

هدي النبي وتعامله مـــع ذوي الاحتياجات الـخـاصــة

العدد ١٣٤١ – الاثنين ٢ جمادي الأولى ١٤٤٦هــ – ٢٠٢٤/١١/٤ م

مـــقـــاصــــد تـكـويـن الأســرة فه ِ ضوء الشريعة





مشروع الوقف الخيرى رؤية إسلامية متطورة

تبرعك لمشروع الوقف الخيري... يجعلك تساهم في جميع أوجه الخير المختلفة

كل هذا من ثمرة وقفكم - مشروع حفر بئر (كمبوديا)







# www.waqfkhairy.com

# تبرع أونالاين ولوبدينار واحد فقط

يمكن لعملاء زين التبرع من خلال إرسال الرقم (1) برسالة نصية بقيمة (1) دينار أو إرسال رقم (5) برسالة نصية بقيمة (5) دينار على رقم (94044)

> قرطبة – قطعة 5 – مقابل فحص العيون التابع لإدارة المرور تلفون: 99804733 – 925310521 – فاكس: 25339067 ص.ب: 5585 – الصفاة – الرمز البريدي: 13056 – دولة الكويت





#### **Al-Forgan Magazine**



مجلة إسلامية أسبوعية تصدر عن جمعية إحياء التراث الإسلامي

رئيس مجلس الإدارة

# طارق سامي العيسى

رئيس التحرير

# سالم أحمد الناشي

#### - تواصل معنا -

- ص.ب: 27271 الصفاة الكويت الرمز البريدي: 13133 P.O.Box 5220 Safat, Kuwait Postal Code No. 13053
- : +965 25362733 25348664
  - : +965 97288994 الخط الساخن
- (a) : +965 25362740
- : forqany@hotmail.com
- : www.al\_forqan.net
- 📉 : @al\_forqan
- 🚹 : @al\_forqan

#### - الاشتراكات →

للاشتراك داخل الكويت تلفون : 98654239

#### · نشکر دعمکم •

حساب مجلة الفرقان بيت التمويل الكويتي 01101036691/2

طبعت في شركة لاكي للطباعة

العدد ١٢٤١ – الاثنين ٢ جمادي الأولى ١٤٤٦هـ – ١١/٤/٦٥م

# في هذا العدد



مقاصد تكوين الأسرة في ضوء الشريعة



منطلقات المنهج النبوي وضوابطه في التعامل مع الآخر



هدي النبي ﷺ وتعامله مع ذوى الاحتياجات الخاصة

Inching the second still \$ . 4:2



أهمية التكافل الاجتماعي فى الإسلام

| 28 | ر برکیهٔ الیموس وإصلاحها                                  |
|----|-----------------------------------------------------------|
| 30 | الْإِحْسَانُ إِلَى الْجِيرَانِ سَبِيلُ أَهْلِ الْإِيمَانِ |
| 38 | واحة الكتب: الزلازل والكوارث حقائق وأحكام                 |
| 34 | سبل الاستقامة                                             |
| 42 | المرأة وصلة الرحم                                         |
| 46 | أوراق صحفية: قصص غريبة مع الماء                           |

سعر النسخة في الكويت ٢٥٠ فلسا

# افتتاحية

# مفهوم أصيل.. وقاعدة مهمة

يعد مفهوم «التخلية قبل التحلية» مفهوم أصيل وقاعدة مهمة من قواعد تزكية النفوس في القرآن والسنة النبوية، ولا شك أننا في حاجة ماسة إلى الاعتناء به وبتطبيقه، ولا سيما في تلك الأزمنة التي كثرت فيها الفتن الشهوات.

ولقد تجلى هذا المفهوم في كتاب الله تعالى في قوله سبحانه: ﴿فَمَنْ يَكْفُرْ بِاللّٰهِ فَقَد اسْتَمْسَكَ بِاللّٰهِ فَقَد اسْتَمْسَكَ بِاللّٰهِ فَقَد اسْتَمْسَكَ بِاللّٰهِ فَقَد اسْتَمْسَكَ فَقَد اسْتَمْسَد وهو: ﴿فَمَنْ يَكْفُرُ بِالطَّاغُوتِ﴾، ثم تأتي بعد ذلك التحلية: (وَيُؤْمَنْ بِاللّٰهِ)، فيحصل بعد ذلك النَّقاء والصَّفَاء في العقيدة، وفي ذلك المنتاء عمومًا من خلال منهج التخلية والتحلية.

وفي السنة النبوية جاء هذا المفهوم في كثير من أحاديث النبي صلى الله عليه وسلم، لتؤكد هذا المعنى وهو تخلية النفوس من العيوب والآفات، ومن ثم تحليتها بالفضائل، والخصال الحسنة. ومن الأمور التي سعى النبي صلى الله عليه وسلم إلى تخليتها من قلوب أصحابه نزع ما اعتادوا عليه من مقارفة الآثام، فعن أبي أمامة -رضي الله عنه قال: إن فتي شابا أتى النبي - عليه فقال: يا رسول الله، ائذن لي بالزنا، فأقبل القوم عليه فرجروه وقالوا: مه مه. القوم عليه فدنا منه قريبا»، قال: فجلس قال: «ادنه، فدنا منه قريبا»، قال:

لا والله جعلني الله فداءك. قال: «ولا الناس يحبونه لأمهاتهم»، قال: «أفتحيه لابنتك؟ «قيال: لا والله يا رسول الله جعلني الله فداءك قال: «ولا الناس يحبونه لبناتهم»، قال: «أفتحبه لأختك؟» قال: لا والله جعلني الله فداءك، قال: «ولا الناس يحبونه لأخواتهم»، قال: «أفتحبه لعمتك؟» قال: لا والله جعلني الله فداءك، قال: «ولا الناس يحبونه لعماتهم»، قال: «أفتحبه لخالتك؟» قال: لا والله جعلني الله فداءك. قال: «ولا الناس يحبونه لخالاتهم»، قال: فوضع يده عليه وقال: «اللهم اغفر ذنبه وطهر قلبه، وحصن فرجه» قال: فلم يكن بعد ذلك الفتى يلتفت إلى شيء.

فهذا وغيره مما يعزز الركن الأول من التزكية، وهو التخلية من الآفات والأمراض والخبائث، وتطهير النفس من العيوب والآفات المدنسة، وهذا في السُنَّة مما لا يقع تحت الحصر، ومن أبرز ما ورد في السنة المطهرة تخلية النفس عن: (الشرك، والرياء، وحب الجاه، وحب الدنيا، والهوى، والحسد، والكبر، والشح، والغرور، وحب الرياسة، والحمية للنفس، والغضب، والتسويف، والإسراف، والغيبة، والعلق، والطمع، والهلع، والتقصير)، ولا تخفى النصوص النبوية الواردة في النهي عن هذه الآفات، والحث على تطهير النفس منها، وسبل الهدي النبوي في تخليص الناس منها.

أما الركن الثاني وهو التحلية بالفضائل، والسمو بالنفس إلى كل خير وعمل صالح، فيدخل في هذا النصوص النبوية الآمرة بكل خير مما يتصل بالإيمان، والعبادة، والأخلاق، فكل هذا هو سلم التزكية، والوصول بالنفس إلى منازل المخلصين، وملكوت الطائمين.

ومن جوامع هذا الباب؛ حديث أبي ذر -رحق من النبي - قال: «اتق الله حيثما كنت، وخالق الناس بخلق حسن، وإذا عملت سيئة، فاعمل حسنة تمحها رواه الترمذي وغيره وحسنه الألباني، وقول النبي الله - في الشيخ عبد القيس: «إن فيك لخصلتين يحبهما الله: الحلم والأناة» رواه مسلم.

وقد بين النبي - الله الدنوب على القلوب والنفوس في تدسيتها، وآثار الطاعات والفضائل في تزكيتها، بمثل مضروب يقرب المعنى بألطف عبارة، كما في صحيح مسلم من حديث حديث حديثة - واله الله الله الله على القلوب على القلوب كالحصير عودا عودا، فأي قلب أشربها، كالحصير عودا عودا، فأي قلب أشربها، نكت فيه نكتة سوداء، وأي قلب أنكرها، على قلبين، على أبيض مثل الصفا فلا تضره فتنة ما دامت السماوات والأرض، والآخر أسود مربادا كالكوز، مجخيا لا يعرف معروفا، ولا ينكر منكرا، إلا ما أشرب من هواه».



# <mark>ک</mark> تق

# مشروع (وجبة العامل) تنظمه إحياء التراث لسد حاجة الفقراء والمحتاجين داخل الكوىت



تتوالى مشاريع أهل الخير بتوفير الطعام والماء لسد حاجة الفقراء والمحتاجين في داخل الكويت وخارجها، ومن ذلك ما تقوم به جمعية إحياء التراث الإسلامي من خلال اللجان والأفرع التابعة لها من مشاريع، ومن أهمها مشروع (وجبة العامل)، الذي تُوزع من خلاله الوجبات الجاهزة بين الفينة والأخرى على تجمعات العمالة، وكل من يحتاجها في هذه المناطق، وأوضحت الجمعية بأنها سبق وأن طرحت العديد من الحملات لتوزيع الوجبات على العمال المحتاجين ضمن مشاريع عدة، ومنها السلال الغذائية، ومساعدة الأسر المحتاجة، كذلك مشروعي إطعام الطعام وسقيا الماء، ويأتى طرح هذه المشاريع استجابة لعدد من التقارير والمناشدات، وطلب كثير من المتبرعين، وقد حققت الجمعية من خلالها الكثير من الإنجازات داخل الكويت وخارجها لبَّت الكثير من حاجات الفقراء والمحتاجين.

# يقام لطلبة المتوسط والثانوي كل يوم جمعة مركز تاج الوقار بتراث الصباحية ينظم (يوم الهمّة القرآنمي)

تنظم جمعية إحياء التراث الإسلامي العديد من حلقات تحفيظ القرآن الكريم التى فيها يُدرس التجويد والتفسير وتُصحح التلاوة، ومن ذلك فتح باب التسجيل في حلقة لحفظ القرآن الكريم ومراجعته لطلبة المرحلتين المتوسطة والثانوية تحت شعار (يوم الهمةٌ)، التي يشرف عليها مركز تاج الوقار لتحفيظ القرآن الكريم الصباحية، وستكون الدراسة فيها كل يوم جمعة بعد صلاة الفجر في مسجد (عبيد الميع) الكائن في الصباحية قطعة ١ شارع ١٧، هذا وقد حيث الجمعية أولياء الأمور لتسجيل أبنائهم في حلقات تحفيظ القرآن الكريم التابعة لها بها انطلاقاً من دعمها لكل ما يخدم أفراد المجتمع، وذلك لما لهذه الأنشطة من أهمية في تحفيظ كتاب



الله -تعالى- وسنة نبيه - الله -تعالى- وسنة نبيه المواهب والقدرات، وإنقاذ الشباب في هذه السن من الانحرافات المختلفة كالتدخين والمخدرات ورفقة السوء؛ حيث لا صلاح ولا فلاح إلا بالرجوع إلى الله -تعالى- وحفظ كتابه.

# مركز الفرقان بنسائية القصور ينظم نشاط (يوم الحصاد)



أقام مركز الفرقان لتحفيظ القرآن في لجنة القصور النسائية خلال شهر سبتمبر نشاطًا قرآنيًا للفتيات بعنوان: (يوم الحصاد)، هو عبارة عن اختبار، سمعًت فيه المشاركات سورًا مختلفة



من حزب (٥٩)، الهدف منه تشجيع الدارسات على الحفظ، وحثهن على المثابرة والإقبال على حفظ القرآن الكريم، وكُرِّمت المشاركات بهدايا وجوائز تشجيعية.



# مركز تراث للتدريب يقيم دورة

# تحويل العقبات والصعوبات إلهء نجاح

أقام مركز تراث للتدريب الأسبوع الماضي دورة: (تحويل العقبات والصعوبات إلى نجاح)، للمحاضر د. فالح العجمي، وعقدت الدورة يومي الأربعاء والخميس ٣- ٢٠٢٤/١٠، وحضرها عدد من موظفي الجمعية، كما بُثت الدورة لعدد من المشاركات من اللجنة النسائية عن طريق برنامج زووم، وقد سعت الدورة إلى تحقيق عدد من الأهداف، منها: معرفة أفضل الطرائق للتعامل مع الفشل، والعقبات والصعوبات ببيئة العمل، وكيفية التكيف والعمل بذكاء مع العقبات والصعوبات، وكيفية تحقيق النجاح والاحتفاظ به.

وقد بين د. العجمي أهمية المعرفة ودورها في النجاح، مؤكدًا أن المعرفة لا تحقق النجاح ولا تحمي من الفشل إذا اقتصرت لتكون معرفة فقط، فالمعرفة قوة محتملة وليست قوة مؤكدة، والمعرفة وحدها لا تحدث الفرق، وبين أن قوة المعرفة تكمن في استخدامها بالشكل الصحيح.

#### الأمور المتعلقة بالنجاح والفشل

ثم بين د. العجمي الأمور التي يتعلق بها النجاح والفشل، ومؤشرات الفشل أو النكسة التي يجب أن أتنبه لها وذكر أسئلة عدة تساعد على الوصول للنجاح، كما ذكر مسؤوليات الإنسان الثلاث تجاه نفسه، مبينًا أن كل أفعال الإنسان هي مسؤوليته، كما أشار إلى رد فعل الإنسان تجاه جميع الأمور والأحداث.

#### تعلم متى تجيب بنعم أو لا؟

ثم أشار د. العجمي إلى أن الإنسان يجب أن يتعلم متى تجيب بنعم أو لا؟ فكل قرار يترتب عليه مسؤولية قانونية قبل أن تكون إنسانية، والاستشارة فعل ممدوح تعلم متى تتقبل أو ترفض الرأي الآخر، كما أن على الإنسان أن يرتب أولوياته ليتحرر من قوانين المسؤولية وتبعات الخطأ والإهمال، وأنه يجب السيطرة على أفكاره الداخلية، وأن يغير طربقة تفكيره.



#### أسرار تحويل الفشل إلى نجاح

ثم تحدث د. العجمي عن بعض الوسائل التي يمكن من خلالها تحويل الفشل إلى نجاح ومن ذلك: رؤية الفشل فرصة للتعلم والنمو، والاعتماد على التفكير إيجابيا وتوقع النجاح، وتحليل الأخطاء والاستفادة منها في تحسين الأداء، وتعزيز الثقة بالنفس والقدرة على التغيير، وبناء شبكة دعم قوية من الأشخاص الإيجابيين والملهمين، والتكيف والعمل بذكاء مع العقبات والصعوبات.

# إحياء التراث تطلق وقف (منابع الخير):

# صدقة جارية لمختلف أوجه الخير

نجاح كبير حققته المشاريع الوقفية التي طرحتها جمعية إحياء التراث الإسلامي، وكان لها الأثر الكبير في نمو العمل الخيري وتطوره، لتكون بذلك رافداً مهماً لدعم مشاريع إلسانية مهمة وتمويلها وتحتاج ككفالة الأيتام وحفر الآبار وبناء المساجد والعديد من أوجه الخير الأخرى، واستمراراً لهذا النجاح أطلقت الجمعية وقف (منابع الخير) بهدف الإنفاق



على مختلف أوجه الخير داخل الدعوية، فضلا عن مساعدة الكويت وخارجها مثل: إقامة الأسر المحتاجة، وإنشاء المشاريع حلقات تحفيظ القرآن الكريم، الخيرية المختلفة، وغيرها من وتنظيم العديد من الأنشطة أبواب الصدقة، ويعد وقف

(منابع الخير) نوعا من أنواع التعاون على البر والتقوى، وإبرازاً لمعنى الترابط بين أفراد المجتمع، ومن ركائز المجتمع المسلم المتواد المتحاب والمتكافل في الخير؛ حيث يمكن من خلاله أو أي شخص مسلم تحب له الخير، وتقوم الجمعية بطرح مثل التسهيل على المتبرعين الكرام المساهمة في مشاريع خيرية متوعة داخل الكويت وخارجها.

# وزير الصحة يشيد بدورها التوعوي <mark>صندوق إعانة المرضه تشارك فعاليات مؤتمر مكافحة التبغ</mark>

شاركت جمعية صندوق إعانة المرضى إدارة التنمية الاجتماعية في فعاليات المؤتمر الدولي لمكافحة التبغ حول آفة التدخين، وتضارب المصالح الذي تقيمه الجمعية الكويتية لمكافحة التدخين وأمراض السرطان، تحت رعاية وزير الصحة الدكتور أحمد العوضي وذلك بالتعاون مع البرنامج الوطني لمكافحة التدخين الذي انطلقت فعاليته يوم البدع)، واستمرت فعالياته ليومين، البدع)، واستمرت فعالياته ليومين، لتوزيع الإصدارات الصحية المتوعة للصندوق حول موضوع التدخين للصندوق حول موضوع التدخين المندق معرض الصندوق



استحسان الحضور، وقد أشاد وزير الصحة الدكتور أحمد العوضي والدكتور خالد الصالح بمطبوعات

الجمعية ودورها التوعوي، كما أشاد ممثلو الجهات من الحضور بدور الجمعية وفكرة المؤتمر.

# كلمات في العقيدة

د. أمير الحداد(\*) www.prof-alhadad.com

# السنن الإلهية (١٨)

# العاقبة للمتقين

- هي تفسير قول الله -تعالى-: ﴿ وَلَقَدْ كَتَبْنَا هِي الزَّيُورِ مِن بَعْدِ الذُّكْرِ أَنَّ الْأَرْضَ يَرِثُهَا عبَاديَ الصَّالِحُونَ﴾

(الأنبياء: ١٠٥)، سمعت في المَذياع أنّ الزبور هو إشارة إلى الكتب المُنزلة دون تحديد كالتوراة والإنجيل وصحف إبراهيم وزبور داوود، بمعنى الكتب السابقة للقرآن، وأن الذكر هو أم الكتاب، كما في قوله -تعالى-: ﴿يَمْحُو اللّٰهِ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندُهُ أَمُّ الْكِتَابِ﴾ (الرعد: ٣٩)، وبصراحة استغرب هذا التفسير!

- نعم، هذا ما ورد في تفسير ابن عاشور، وكذلك تفسير ابن كثير، قال الأعمش: سألت سعيد بن جبير عن قوله -تعالى-: ﴿وَلَقَدُ كَتَبْنَا في الأَبْورِ مِن بَعْدِ الذُّكُر﴾، فقال الزبور: التوراة والإنجيل والقرآن، وقاًل مجاهد: الزبور: الكتاب، وقال سعيد بن جبير: الذكر: الذي في السماء، وكذلك في تفسير السعدي: (الزبور) الكتاب الزبور والمراد: الكتب المنزلة بعدما كالتوراة ونحوها، (من بعد الذكر)، أي كتبناه في الكتب المنزلة بعدما كتبنا في الكتاب السابق الذي هو اللوح المحفوظ.

- سبحان اللَّه!

قالها صاحبي مستغربا.

- بالفعل (كلما ازددت علما، ازددت علما بجهلي).

كنت وصاحبي في طريقنا لاستقبال ضيف من أندونيسيا، أستاذ في كلية العقيدة في جامعة شريف هداية الله الإسلامية في جاكرتا.

- وهل هذه سنة من سنن الله -عزوجل-؟

- نعم، وفي معنى (الأرض) ورد قولان: (الجنة)، أو (أرض العدو) في الدنيا، والثاني أقرب، لشواهده كما في قوله -عز وجل-: ﴿وَأَوْرَثُكُمُ الْرَضُهُمْ وَدَيَارَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ وَأَرْضًا لَمْ تَطَنُّوهَا وَكَانَ اللَّه عَلَى كُلْ شَيْء قَديرًا ﴿ (الأحزاب: ٢٧) ، وفي تفسير ابن كثير عن ابن عباس: «أخبر اللَّهُ قَديرًا ﴾ (الأحزاب: ٢٧) ، وفي تفسير ابن كثير عن ابن عباس: «أخبر اللَّهُ أن يورث أمة محمد - الله وسابق علمه قبل أن تكون السمالحون»، وورد أن يورث أمة محمد - الله وسابق علمه الجنة، وهم الصالحون»، وورد أيضا: «يقول الله - تعالى - مخبرا عما حتمه وقضاه (سنة الله) لعباده الصالحين من السعادة في الدنيا والآخرة ووراشة الأرض في الدنيا والآخرة كقوله اسْتَعينُوا بالله وَاصبرُوا إنَّ الأَرْضَ لِللهُ يُومِنُ النَّالِي وَاللَّهُ وَاصبرُوا إنَّ الأَرْضُ في الدنيا والآخرة للله يَعينُوا بالله وَاصبرُوا إنَّ الأَرْضَ للله يُورثُهَا مَن يَشَاءُ مَنْ عَبَاده وَالْعَاقَبُةُ لَلْمُتَقِينُ ﴿ الأَعرافَ ١٢٨). وصلنا مَواقفَ المركبات، مَع هَبوطَ الطائرة وَ قررانا الجلوس في أحد القاهي ريثما ينهي صاحبنا إجراءات السفر، بعد أن تواصلنا معه على الماتة

﴿ وَعَدَ اللّٰهِ ۗ اللّٰذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتَ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي الْأَرْضِ كُمَا اسْتَخْلُفَ الَّذِينَ مِنَ قَيْلِهِمْ وَلْيُمَكِّنُ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيْبَدُ لَنَهُم مِنْ بَعْد خَوْهِمْ أَمْنًا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشُرِكُونَ بِي شَيْئًا وَمَن كَفَرَ بَعْدُ ذَلِكَ فَأُولِئِكَ هُمُ الْفَاسَقُونَ﴾ (النور:٥٥).

﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَّكُم مِّنْ أَرْضِنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلْتِنَا

فَأَوْحَىِ الْيِهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهُلِكَنَّ الظَّالِينَ (١٣) وَلَنُسْكِنَنَّكُمُ الْأَرْضَ مِن بَعْدِهِمْ ذَلِكَ لِنَ خَافَ مَقَامي وَجَّافٍ وَعييَّه ﴿ (اِبراهيمِ:٣إَ -١٤) .

﴿قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهَ ٱسْتَعِينُوا بَاللَّهِ وَاصْبِرُوا إِنَّ الْأَرْضَ لِلَٰهِ يُورِثُهَا مَن يَشَاءُ مِنْ عبَاده وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ (١٢٨) قَالُوا أُوذِينَا مِن قَبْلِ أَنْ تَأْتِينَا وَمِن بِعْد مَا جَنْتَنَا قَالُ عَسَى رَبِّكُمُ أَن يُهْلِكَ عَدُوكُمْ وَيَسْتَخْلِفَكُمْ فِيَ الْأَرْضَ فَينَظُر كَيْفَ تَعْمَلُونَ﴾ (الأعرافِ١٨٠ إ -١٢٩).

وقد علم من قوله: ﴿وَالْعَاقَبُهُ لَلْمُتَتَيْنُ﴾ أن من يشاء الله أن يورثهم الأرض هم المتقون إذا كان في الناس متقون وغيرهم، وأن تمليك الأرض لارض هم المتقون إذا كان في الناس متقون وغيرهم، وأن تمليك الأرض لعارض ما وجاء بفعل الرجاء (عسى) دون الجزم تأدبا مع الله -تعالى-، وإقصاء للاتكال على أعمالهم ليزدادوا من التقوى والتعرض إلى رضا الله -تعالى- ونصوه، فقوله: ﴿عَسَى رَبُّكُمْ أَن يُهُلِكَ عَدُوكُمُ ﴾ ناظر إلى قوله: ﴿وَيَسْتَخُلِفُكُمْ فِي الأَرْضِ﴾ ناظر إلى قوله: ﴿وَيَسْتَخُلِفُكُمْ فِي الأَرْضِ﴾ ناظر إلى قوله: ﴿وَيَسْتَخُلِفُكُمْ فِي الأَرْضِ﴾

والمراد بالاستخلاف: الْأستَخلاَف عن الله في ملك الأرض، أي جعلهم أحرارا غالبين ومؤسسين ملكا في الأرض المقدسة.

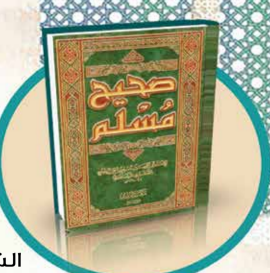
ومعنى ﴿فينظر كيف تعملون﴾ التحذير من أن يعملوا ما لا يرضي الله -تعالى-، والتحريض على الاستكثار من الطاعة ليستحقوا وصف المتقين، تذكيرا لهم بأنه عليم بما يعملون.

كنا نراقب بوابة خروج المسافرين بانتظار صاحبنا، بعث رسالة بأنه لم ينه إجراءات السفر بعد؛ حيث أشار إليه موظف الجوازات للتوجه إلى غرفة الضابط المسؤول، للتأكد من بصمات الأصابع لوجود تشابه في الأسماء، تحدثنا مع الضابط عبر الهاتف، طمأننا أنه مجرد إجراء احترازي، وأنه انتهى من المطلوب، وتوجه لأخذ حقائبه.

تابعنا حديثنا.

دعني أقرأ لك ما ذكره الشيخ ابن عثيمين -رحمه الله تعالى-: ﴿وَاذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِه يَا قَوْمِ اذْكُرُوا نَعْمَةَ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فَيكُمْ أَنْبِيَاءَ وَجَعَلَكُم مُلُوكًا وَآتَاكُم مَّا لَمْ يُؤْتَ أَجَدًا مِّنَ الْعَاكِينَ (٢٠) يَا قَوْم اذْخُلُوا الأَرْضَ الْمُقَدَّسَةَ الَّتِي كَتَبَ اللّٰهَ لَكُمْ وَلَا تَرْبَّدُوا عَلَى أَذْبَارِكُمْ فَتَنْقَلْبُوا خَاسِرِينَ﴾ (المائدة:٢٠-٢١).

و ﴿الأَرْضُ المَقدَسَةُ ﴾ هي فلسطين؛ وإنما كتب الله أرض فلسطين لبني إسرائيل في عهد موسى؛ لأنهم هم عباد الله الصالحون؛ والله -سبحانه تعالى - يقول؛ ﴿وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِن بَعْدِ الذَّكْرِ أَنَّ الأَرْضَ يَرِثُهَا عَبَادِي الصَّالِحُون؛ والله عَبْدِي الصَّالِحُون؛ والأنبياءَ وَ وَا الْ مُوسِي -عليه السلام - لقومه ﴿قَالُ مُوسِي -عليه السلام - لقومه ﴿قَالُ مُوسِي لَقَوْمه اسْتَعينُوا بالله وَاصْبِرُوا إِنَّ الأَرْضَ لِله يُورِثُها مَن يَشَاءُ مَنْ عَبَادِه ﴾ (الأَخيراف أَلْ أَرْضَ لِله يُورِثُها مَن يَشَاءُ مَنْ عَبَادِه ﴾ (الأَخيراف أَلْ أَلْ فَي الله يُورِثُها مَن يَشَاءُ مَنْ المُوارِقُ للله المالوم لا يستحقون هذه الأرض المقدسة؛ لأنهم ليسوا من عباد الله الصالحين؛ أما في وقت موسى فكانوا أولى بها من أهلها، وكانت مكتوبة لهم، وكانوا أحق بها، لكن لما جاء الإسلام الذي بُعث به النبي - على - صار أحق الناس بهذه الأرض المسلمون، لا العرب، وصفهم عربا هم أهلها، بل إن أهلها المسلمون بوصفهم عبادا لله -عز وجل - صالحين.



شرح كتاب الحج من صحيح مسلم

# باب: في النَّزُول بمَكَّة للحَج

الشيخ: د<mark>.مح</mark>مد الحمود النجدي

عَنْ أَسَامَةَ بْن زَيْد بْنِ حَارِثَةَ -رضي الله عنهما- أَنَهُ قَالَ: يَا رَسُولَ الله، أَتَنْزِلُ في دَارِكَ بِمَكَةَ؟ فَقَالَ: «وَهَلْ تَرِكَ لَنَا عَقَيلٌ مِنْ رَبَاعِ أَوْ دُورِ؟» وَكَانَ عَقِيلٌ وَرِثَ أَبَا طَالِبٍ هُوَ وَطَالِبٌ، وَلَمْ يَرِثُهُ جَعْفَرٌ وَلَا عَلَيْ «وَهَلْ تَرَكَ لَنَا عَقِيلٌ مِنْ رَبَاعِ أَوْ دُورِ؟» وَكَانَ عَقِيلٌ وَرِثَ أَبَا طَالِبٍ هُوَ وَطَالِبٌ، وَلَمْ يَرِثُهُ جَعْفَرٌ وَلَا عَلَيْ شَيْئًا، لأَنْهُمَا كَانَا مُسْلِمَيْنِ، وَكَأَنَ عَقِيلٌ وَطَالِبٌ كَافَرَيْنِ، الحديث رَواه مسلم في الحج (١٩٨٤ ) باب: توريث دور مكة وبيعها وشرائها، وأنّ بمكة للحَاج، وتوريث دورهما، ورواه البخاري في الحج (١٩٨٨ ) باب: توريث دور مكة وبيعها وشرائها، وأنّ الناس في المسجد الحرام سواء خاصة؛ لقوله -تعالى-: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كُفَرُوا وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللّٰهِ وَالْمُسْجِدِ الْحَرَامِ اللّٰهِ عَلْنَاهُ لِلنَّاسِ سَوَاءً الْعَاكِفُ فِيهِ وَالْبَادِ وَمَنْ يُرِدُ فِيه بِإِلْحَادٍ بِظُلْمٍ نُذِقْهُ مَنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ﴾ الله عَلَام عَنْ الحدي: الطّاري، مَعكوفاً: محبوسًا، فالحديث متفق عليه.

يَرُوي أسامةُ بنُ زيد - رَافِي - في هذا الحَديثِ فيقول: أنَّه سَالًا رَسولَ اللهِ - وَلكَ عند فتّح مكَّة كما في الرواية الأخرى لمسلم، وهي في السَّنة الثامنة من الهجرة، فقال له: أينَ سَيَنزلُ ويُقيمُ غَدا؟ هل في دُوره التي تَرَكَها قَبلُ الهجرة في مكَّة؟ فقال له: يَا رَسُولَ اللهُ، أَتَنُزلُ في دَارِكَ بِمَكَّة؟ فقالَ له - يَا رَسُولَ اللهُ، وَهِمَلُ تَرُكَ لَنَا عَقيلُ مِنْ رِبَاعٍ أَوْ دُورٍ؟» ووهو المَنزل

أي: بَيِّن له النبيُّ - الله الله عَكانَ له في دُورِ أبي طالب، ولا غَيره مِن قَومِه في مُكَّةً؛ وذلك لأَنَّ المُؤمِنَ لا يَرِثُ الكافر.

## لا يرث المُؤمن الكافر

وكان عقيلُ قد ورث أبا طالب، هو وطالب، ولم يَرثه جعفر ولا علي - وَالله شيئًا؛ لأنهما كانا مُسلمين، وكان عقيل وطالب كافرين، ولا يرث المُؤمن الكافر، وقد فسَّر الرَّاوي - ولعلَّه أسامة وَالله مَالله مَالله مَالله

أنَّه لَمَّا مات أبو طالب عمُّ النبيِّ - اللهِ وَحازا وَرِثَه ابناهُ الكافرانِ: عَقيلٌ وطالبُّ، وحازا كلَّ مُمتلكاته المُشتملة على عَدة بيوت، ولم يَرِثَه جَعْفَرٌ وعَليُّ المؤمنان، ولو كانا وارتَّين؛ لنَزلَ عليه الصَّلاةُ والسَّلامُ في دُورِهما، وكانت كأنَّها ملكُه؛ لعلمِه بإيثارهما إيَّاه على أنفُسهما.

وفي رواية البخاري: فكان عُمَرُ بنُ الخَطَّابِ - يَوْكُ عَلَىٰ عُمَرُ بنُ الخَطَّابِ - يَوْكُ : لا يَرثُ المُؤْمِنُ الكافِرَ والمرادُ أَنَّه كان يقولُ ذلك؛ بناءً على ما أقرَّه - عَلَيِّ - من عدَم وراثة عليًّ وجَعفر - رضي الله عنهما - مِن أبي طالب.

#### ولاية الميراث

وقالَ ابنُ شهَابِ الزَّهريُّ كما في رواية البخاري: إنهم كَانُوا يَتَأَوَّلُونَ قَولَ اللهِ البخاري: إنهم كَانُوا يَتَأَوَّلُونَ قَولَ اللهِ التعالى-: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا بِأَمْوَالهِمْ وَأَنْفُسهمْ في سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ آوَوا وَنَصَرُوا أُولَئِكَ بَعْضُهُمُ أَولِياءُ بَعْضُهُمْ (الأنفال: ٧٢)، فيُفسِّرون

الولاية في هذه الآية: بولاية الميراث، وتَتَمَّتُها: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يُهَاجِرُوا مَا لَكُمْ مِنْ وَلَايَتِهِمْ مِنْ شَيْء حَتَّى يُهَاجِرُوا وَإِنِ اسْتَتْصَرُوكُمْ في الدِّينَ فَعَلَيْكُمُ الِنَّصَرُ إِلَّا عَلَى قَوْم بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ وَاللَّه بِمَا تَغْمَلُونَ بَصِيرٌ (٧٢) وَالنَّذِينَ كَفَرُوا بَغْضُهُمْ أَوْليَاءُ بَعْضِ إلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُنَ فَتُنَّةٌ في الْأَرْض وَفَسَادٌ كَبِيرٌ ﴾ (الأنفال: ٧٢-٧٣). والمعنى: إنَّ الذين آمَنوا بالله ولم يُهاجروا من بلد الكفر إلى بلد الإسلام، ليس عليكم -أيُّها المؤمنون- أنْ تَنصُّروهم وتَحمُوهم حتَّى يُهاجروا في سَبيل الله، وإنّ ظَلَمَهم الكفَّارُ، فطَلَبوا منكم النَّصرَ؛ فانْصُروهم على عَدُوِّهـم، إلَّا إذا كان بيَنكم وبينَ عَدُوِّهم عَهَدُّ لم يَنقُضوه، والله بما تَعمَلون بصيرٌ، لا يَخْفَى عليه شَيءٌ من أعمالكم، وسيبجازيكم عليها. والذين كَفَروا بِالله يَجمَعُهم الكفّرُ، فيُناصرُ بَعضُهم بَعضًا، فلا يُواليهم مُؤمنٌ، إنَّ لم تُوالُوا المؤمنين وتُعادُوا

الكافرينَ تُحدُثُ فتنة للمُؤمنينَ؛ حيث لم يَجدوا من يُناصِرُهم من إخوانهم في الدِّينِ، ويَحدُثُ فَسادٌ في الأرضِ عَظيمٌ بالصَّدِ عن سَبيل اللهِ.

# ترك النبي - راك النبي المالية التصرفات الجاهلية

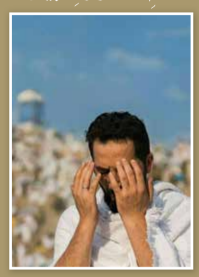
قال الحافظُ ابن حجر: وأخرج هذا الحديث الفاكهي من طريق محمد بن أبي حفصة، وقال في آخره: ويقال إنّ الدار التي أشار إليها؛ كانت دار هاشم بن عبد مناف، ثم صارت لعبدالمطلب ابنه، فقسمها بين ولده حين عمر، فمن ثمّ صار للنّبيّ - عَلَيْهِ - حقّ أبيه عبد الله، وفيها وُلد النّبي - عَلَيْهِ .

ثم قال: محصل هذا أنّ النّبي - الله الدار هاجر؛ استولى عقيل وطالب على الدار كلّها، باعتبار ما ورثاه منّ أبيهما، لكونهما كانا لمّ يُسلما، وباعتبار ترك النبيّ - الله تقه منها بالهجّرة، وفقد طالب ببدر، فباع عقيل الدار كلّها. وقال الداودي وغيره: كان مَنْ هاجر من المؤمنين؛ باع قريبه الكافر داره، وأمضى النبيّ - المتحرفات الجاهلية؛ تأليفًا لقُلوب مَنْ أسلم منهم». الفتح (٤٥٢/٣).

## القصود بالمسجد في الآية

وقوله -تعالى-: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَالْسَجِدِ الْحَرَامِ وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَالْسَجِدِ الْحَرَامِ الَّذِي جَعَلْنَاهُ للنَّاسِ سَوَاءً الْعَاكِفُ فيه وَالْبَادِ وَمَنْ يُرِدَ فِيه بِإِلْحَادِ بِظُلَّم نُدُقَّهُ مِنْ عَـذَابٍ أَلِيمٍ ﴿ (الحَـجَ: ٢٥)، قال القاضي إسماعيل: ظاهر القرآن يدلّ على أنّ المراد به: المسجد الذي يكون فيه النُّسُك والصّلاة، لا سائر دُور مكة، وقال ابن خزيمة: لو كان المراد بقوله -تعالى-: ابن خزيمة: لو كان المراد بقوله -تعالى-: ﴿ (الحَج: ٢٥)، وَانَّ السمَ المَسْجِدِ الحرام جميع الحَرَم، وأنَّ السم المَسْجِدِ الحرام

• ضَــرَبُ النبيُّ ﷺ بنفْسه المثل الأكمل في كل العبادات والتعامُلات ومن ذلك: أحكامُ التَّوارُثَ بين المسلم والكافر وبيان عدم التَّوارُثِ بينهما



واقع على جميع الحرم؟ لما جاز حفر بنر ولا قبر، ولا التعوص ولا البول، ولا القاء الجيف والنت، قال: ولا نعلم عالما منع من ذلك، ولا كرم لحائض ولا لجنب دُخُول الحرم، ولا الجماع فيه، ولو كان كذلك، لجاز الاعتكاف في دُور مكة وحوانيتها، ولا يقول بذلك أحد، والله

# فوائد الحديث

١- ضَرَبَ النبيُّ - عَلَيْ - بنفسه المثلَ الأكمَل في كلِّ العبادات والتعامُلات، ومن ذلك: أحكامُ التَّوارُث بين المسلَم والكافر، وبيانُ عدم التَّوارُث بينهماً.
 ٢- وفيه: مَشروعيَّةُ تَوريثُ دُورِ مكَّةَ ومَنازلها، وكذا بيعها وشراؤها.

أعلم؛ انتهى. «الفتح» (٤٥١/٣)، واحتج الشافعي بحديث أسامة هذا؛ على جواز بيع دُور مكة وتجارتها؛ قال الحافظ: وبالجواز قال الجمهور. الفتح (٣/ ٤٥٠).

#### من كلام النبي - عَيْكِيْ

قـول عمر - وَالله عمر الله الله الله الكافر»، هو من كلام النبي - واله البخاري في كتاب الفرائض بلفظ: «لا يرثُ المُسلَمُ الكافر، ولا الكافرُ المسلم». وللنسائي: «لا يَتَوارَثُ أهلُ ملتين»، وحملها الجمهور على أن المراد بإحدى الملتين الإسلام، وبالأخرى الكفر.

قال الحافظ: «وهو أولى منّ حملها على ظاهر عمومها، حتى يمتنع على اليهودي مثلًا أنّ يَرثَ مِنَ النصراني، والأصح عند الشافعية أنّ الكافر يرث الكافر، وهو قول الحنفية والأكثر». الفتح (٥١/١٢). وقال البخاري: باب لا يرثُ المُسلمُ الكافر، ولا الكافر، المُسلم، وإذا أسلم قبل أنْ يُقسم الميراث؛ فلا ميراث له. البخاري (١٩٤/٨).

قال الحافظ: أشار إلى أنّ عُمُومه يتناول هذه الصورة، فمن قيَّد عدم التوارث بالقسمة احتاج إلى دليل؛ قال ابن المنيِّر: صورة المسالة إذا مات مسلم وله ولدان مثلًا مسلم وكافر، فأسلم الكافر قبل قسمة المال، قال ابن المنذر: ذهبَ الجُمهور إلى الأخذ بما دلّ عليه عُمُوم حديث أسامة. انتهى.

والحديث دليل على انقطاع التوارث بين المُسلم والكافر، قال الموفق ابن قدامة: مَنْ لمَ يرث لمعنى فيه، كالمُخَالف في الدّين، والرّقيق، والقَاتل، فهذا لا يَحْجبُ غيره، في قول عامّة أهل العلم. ولا يَرثُ المُسلم الكافر، ولا الكافر المسلم، لا بالنّسَب، ولا بالولاء، في قول جمهور العلماء، وهو رواية عن أحمد. «المغني» (٩٤/١٤).

# مقاصد تكوين الأسرة فمي ضوء الشريعة

# الشيخ: فتحي بن عبدالله الموصلي

(رئيس قسم البحوث والمساجد في إدارة الأوقاف السنية بمملكة البحرين)

لما كان الإنسانُ مدنيًا بطبعه، كانت حاجته إلى الأسرة التي يعيش في ظلها وينتظم في نظامها حاجة ضرورية فطرية لا غنى له عنها، وكانت الأسرة الحاضنة الأولى والوعاء الطاهر له، واللبنة الأولى والنواة في تكوين المجتمع، فدور الأسرة في الحماية والوقاية والرعاية كبير، وأثرها في حفظ الوجود والنسب والدين عظيم، وهي الضمانة في حفظ النسل والأعراض والأنساب، وبها تدوم القرابات، ومنها تظهر الفضائل والكمالات، وعلى أبوابها تكتب الألقاب لذوي المكانات، وفي مجالها الرحب تتحقق الحاجات والضرورات؛ لهذا بيّنت الشريعة الإسلامية أحكام الأسرة بيانًا دقيقًا، ونظمت الحقوق والواجبات بين أفرادها كما نظمت شؤون الدولة؛ إذ حماية الأمن يتحقق بالدولة، وحماية المجتمع تبدأ من الأسرة.



وهاهنا ثلاث كلمات تشترك بالمبنى وتتلازم بالمعنى، وهي: (الملةُ، والدولةُ، والأسرةُ)، وهي عناصر ثلاثة ضروريةً في تحقيق مصالح الدنيا والآخرة، فجاءت الملة لإصلاح شؤون الأسرة، وقامت الدولة لرعاية أحوال الفرد والأسرة، لهذا كان أصل الاستقرار الحسى والمعنوى في الحياة في ظهور الدين، وقوة الدولة، وتماسك الأسرة، كما قال -تعالى-: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَر وَأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُويًا وَقَبَائلَ لتَعَارَفُواً إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عندَ اللَّه أَتْقَاكُمْ إنَّ الله عَلْيمٌ خَبِيرٌ ﴾ (الحجرات:١٣)، فالرابطة الأولى هي رابطة النسب والأسرة، والرابطة الثانية هي رابطة الوطن والقبيلة، والرابطة الثالثة هي رابطة الدين والتقوى، والرابطة الأولى موضوعة للتناسل، والرابطة الثانية موضوعة للتعارف والتواصل، والرابطة الثالثة موضوعة للتفاضل، لهذا سعى أعداء الدين والفطرة، وقام خصوم القيم والأسرة بالتشكيك في ثوابت الدين والملة، والخروج على أولياء الأمور في مجال الحكم والدولة، والعمل على تغييب مقاصد وجود الأسرة.

#### مقاصد تكوين الأسرة

لا يخفى على كل باحث في مجال الشريعة أن المراد بمبحث المقاصد هو البحث في مجال العلل والغايات والحكم والمصالح التي أرادها الشارع عند تشريع الأحكام، لهذا احتجنا إلى البحث في هذا المجال، لما له من أثر عظيم في فهم الأحكام الشرعية تأصيلًا وتفصيلًا من جهة، ولأن النظر في المقاصد يعين على الانقياد والامتثال لهذه الأحكام من جهة ثانية، ولأمر ثالث وهو ضبط تلك الأحكام عند تنزيلها على الواقع حكما عاما أو فتوى خاصة.

والوقوف على مقاصد تكوين الأسرة مهم في بابه، فكلما عظم المقصود عظمت الوسائل الموصلة إليه، وشرف الكلام فيه شرف عظيم؛ فالأسرة هي الحاضنة الشرعية لوجود الإنسان وهي أساس وجود المجتمع المتماسك والمترابط، لهذا قال -تعالى مخاطبًا الناس على وجه مِّن ذَكَر وأُنشَى وَجَعَلْنَاكُم شُعُويًا وَقَبَائِلُ مِّن ذَكَر وأُنشَى وَجَعَلْنَاكُم شُعُويًا وَقَبَائِلُ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكُم مَكُم عندَ الله أَتْقَاكُم لِنَّ الله عَليم خَبِيرٌ (الحجرات: ١٣)، وقال -تعالى -: ﴿وَهُو النَّذِي خَلَقَ مِنَ وَالله عَليم خَبِيرٌ (الحجرات: ١٣)،

●الوقوف على مقاصد تكوين الأسرة مهم في بابه فكلما عظم المقصود عظمت الوسائل الموصلة اليه فالأسرة هي الحاضنة الشرعية لوجود الإنسان وهي أساس وجود المجتمع المتماسك والمترابط

● من أهم مقاصد الزواج وتكوين الأسرة حصول السكن والاستقرار النفسي وقد جاء هذا المقصد تنصيصًا في القرآن

• ذكر الله تعالى العلاقة النوجية في سياق الامتنان على الناس فهي آية باهرة تستحق التفكر والتأمل وفيها أسرار عظيمة ومقاصد جليلة يقوم عليها صلاح المعاش والحياة

الماء بشرًا فَجَعَلَهُ نَسَبًا وَصهرًا وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا ﴿ (الفرقان: 36)، فالانتقال من الفردية إلى المجتمعية لا يكون إلا عن طريق تكوين الأسرة؛ إذ لا يثبت النسب والمصاهرة ولا يتحقق التعارف والتواصل بين الناس إلا من خلال تكوين الأسرة؛ لهذا كان وجود الأسرة بهذا المعنى حاجةً شرعية وضروريةً وفطريةً وجبليةً لا غنى عنها في جميع الأزمنة والأمكنة؛ لهذا افتراض إنسان ولا أسرة يعني وجود إنسان بلا نسب ولا مصاهرة ولا تواصل ولا تراحم ولا تعارف، فهو بلا نظام ولا استقرار ولا انسجام؛ لهذا تعين المقام الى بيان مقاصد تكوين الأسرة، وهي:

## المقصد الأول: حفظ النّسل (حفظ وجود الإنسان ونوعه)

يعد هذا المقصد من الضرورات الشرعية الخمس التي جاءت بها الشريعة لحفظ النوع الإنساني من خلال التناسل المشروع عن طريقة العلاقة الزوجية التي نظمت قواعدها وأحكامها الشريعة الإسلامية على وجه التفصيل، وقد أخذ هذا الحفظ صورتين:

الأولى: حفظه حفظ وجود.

الصورة الثانية: حفظه من العدم أو الاختلال.

لذا بعض الأحكام جاءت لحفظ الإنسان في الوجود، وأخرى جاءت لحفظه من العدم، فشرع الله -تعالى- الزواج وحث عليه؛ لأنه الطريق الوحيد في التزاوج والتكاثر، وحرم القتل والزنا لحفظ الإنسان من العدم أو الاختلال؛ لهذا شرع الله -تعالى- النكاح وبين أحكامه بيانًا شافيًا؛ لأنه السبيل الشرعي الصحيح والوحيد للتكاثر، فقال الصحيح والوحيد للتكاثر، فقال -تعالى-: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ



الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ وَاحدَة وَخَلَقَ مِنْهَا وَوَجَهَا وَبَثَ مِنْهُا رَجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَالَّأَوْ اللَّهُ الَّذِي تَسَاءًلُونَ بِهَ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴿ (النساء: ١)، وَقَاللَ حَعالى -: ﴿ وَهُ وَ الَّذِي أَنشَأَكُم مِّن نَّفْسِ وَاحدَة فَمُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَعُ مَّن نَّفْسِ وَاحدَة فَمُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَعُ وَقَالُ الْأَيَاتِ لِقَوْم يَفْقَهُونَ ﴾ وَقَالُ الْأَيَاتِ لِقَوْم يَفْقَهُونَ ﴾ مَّن نَّفْسِ وَاحدَة وَجَعَلَ مِنْهَا وَالْعَامِ مَن نَّفْسِ وَاحدَة وَجَعَلَ مِنْهَا وَوَجَعَلَ مِنْهَا وَوَجَعَلَ مِنْهَا وَوَجَعَلَ مِنْهَا وَوَجَعَلَ مَنْهَا وَوَجَعَلَ مَنْهَا وَلَيْهُا فَلَمَّا تَغْشَاهَا حَمَلَتَ حَمَلَتُ حَمِّلًا مَنْهَا اللَّهُ رَبَّهُمَا لَئِنْ آتَيْتَنَا صَالِحًا لَّنَكُونَنَّ مِنَ اللَّهُ رَبَّهُمَا لَئِنْ آتَيْتَنَا صَالِحًا لَّنَكُونَنَّ مِنَ مَن اللَّهُ رَبَّهُمَا لَئِنْ آتَيْتَنَا صَالِحًا لَّنكُونَنَّ مِنَ اللَّهُ رَبَّهُمَا لَكُنْ إلَيْهُ وَلَاهُ الْمُراتِ اللَّهُ رَبَّهُمَا لَكُنْ أَلْعُولُونَ مَن اللَّهُ رَبَّهُمَا لَكُنْ آتَوْمَ الْمُولُونَ وَلَا اللَّهُ رَبَّهُمَا لَكُنْ أَلْعُولُونَ الْمَنْ أَلْوَلُونَا الْمَالِكُونَ الْمَنْ أَلْوَلُونَا الْمَالِيلَ الْمَلْوَلُونَ الْمُولِيلَ الْمُؤْلِقِيلَ الْمُولِيلَ الْمُؤْلِقَالَ الْمُؤْلِقَالَ الْمُؤْلِقَالَ الْمَنْ الْمُؤْلِقَالَ الْمَالِولَةَ الْمَلْمُ الْمُؤْلِقَالَ الْمَالِولُونَ الْمُؤْلِقَالَ الْمُؤْلِقَالَ الْمُؤْلِقَالَ الْمُؤْلِقَالَ اللّهُ الْمُؤْلِقَالَ الْمُؤْلِقَالَ الْمُؤْلِقَالَ الْمُؤْلِقَالَ الْمَالِولَةَ الْمُؤْلِقَالَ اللّهُ الْمُؤْلِقَالَ الْمُؤْلِقَ الْمُؤْلِقَالَ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقَ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُونَ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقَ الْمُؤْلِقَالَ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِق

#### حُث النبي - ﷺ - على النكاح

وقد حث النبي - الله النكاح وجعله من خصائص الإسلام وشعائره، وقد روى أنس - قال: قال: كَانَ رَسُولُ الله - عَلَيْ - قال: قَالَ: كَانَ رَسُولُ الله - عَلَيْ - يَأْمُرُنَا بِالْبَاءَة، وَيَنْهَى عَنِ التَّبَتُّلُ نَهَيًا شَديدًا، وَيَقُولُ: «تَزَوَّجُوا الْوَلُودَ الْوَدُودَ. فَإِنَّي مُكَاثِرٌ بِكُمْ الْأَنْبِياءَ يَوْمَ الْقَيَامَة»، رَوَاهُ أَحْمَدُ، وَصَحَّحَهُ ابْنُ حبَّانَ. وَلَهُ شَاهِدٌ عَنْدَ أَبِي دَاوُد، وَالنَّ سَائِيُّ، ومعنى الحديث كما قال الناوي في فيض القدير (٢٤٢/٣): «أي: أغلب بكم الأمم السابقة في «أي: أغلب بكم الأمم السابقة في

الكثرة، وهو تعليل للأمر بتزويج الولود البودود، وإنما أتى بقيدين لأن الودود إذا لم تكن ولودًا لا يرغب الرجل فيها والولود غير الودود لا تحصل المقصود».

#### المقاصد الشرعية من النكاح

وفى بيان المقاصد الشرعية من النكاح يقول الشاطبي رحمه -تعالى-: «للشارع فى شرع الأحكام العادية والعبادية مقاصد أصلية ومقاصد تابعة، مثال ذلك النكاح، فإنه مشروع للتناسل على المقصد الأول، ويليه طلب السكن والازدواج، والتعاون على المصالح الدنيوية والأخروية، من الاستمتاع بالحلال، والنظر إلى ما خلق الله من المحاسن في النساء، والتجمل بمال المرأة، أو قيامها عليه وعلى أولاده منها أو من غيرها أو إخوته، والتحفظ من الوقوع في المحظور من شهوة الفرج ونظر العين، والازدياد من الشكر بمزيد النعم من الله على العبد، وما أشبه ذلك فجميع هذا مقصود للشارع من شرع النكاح، فمنه منصوص عليه أو مشار إليه، ومنه ما علم بدليل آخر ومسلك استقرئ من ذلك المنصوص، وذلك أن ما نص عليه من هذه المقاصد

التوابع هو مثبت للمقصد الأصلي، ومقو لحكمته، ومستدع لطبه وإدامته، ومستدع لطبه وإدامته، ومستجلب لتوالي التراحم والتواصل والتعاطف، الذي يحصل به مقصد الشارع الأصلي من التناسل، فاستدللنا بذلك على أن كل ما لم ينص عليه مما شأنه ذلك مقصود للشارع أيضًا، كما روي من فعل عمر بن الخطاب في نكاح أم كلثوم بنت علي بن أبي طالب طلبًا لشرف النسب، ومواصلة أرفع البيوتات، وما أشبه ذلك، فلا شك أن النكاح لمثل هذه المقاصد سائغ، وأن قصد التسبب له حسن» (الموافقات ٣/ ١٣٩).

#### صلاح النسل واستقامته

وليس المقصود الشرعي الأول من النكاح وتكوين الأسرة هو حفظ النسل وبقاؤه وإنما صلاحه واستقامته على المقصود الديني الشرعي، وهو توحيد العبادة والألوهية، كما يقول شيخ الإسلام ابن تيمية -رحمه الله- -تعالى-: «والله وحب النساء لما في ذلك من حفظ الأبدان، وبقاء الإنسان، فإنه لولا حب الغذاء لما أكل الناس ففسدت أبدانهم ولولا حب النساء لما تزوجوا فانقطع النسل. والمقصود بوجود ذلك بقاء كل منهم ليعبدوا الله وحده ويكون هو المحبوب المعبود لذاته الذي لا يستحق ذلك غيره».

#### دلالة القرآن على هذا المعنى

وهذا المعنى الدقيق قد دلّل عليه القرآن في مواضع كثيرة، كما قال -تعالى-: ﴿ هُ وَ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفُس وَاحدَة وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا ليَسْكُنَ إليَّهَا فَلَمَّا تَغَشَّاهَا حَمَلَتْ حَمَلًا خَفيفًا فَمَرَّتُ بِهِ فَلَمَّا أَثْقَلَت دَّعَوَا اللَّهُ رَبَّهُمَا لَئَنَ أَتَيْتَنَا صَالِحًا لَّنكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ تَقَيْتَنا صَالِحًا لَّنكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ ﴾ (الأعراف: ١٨٩)، يقول العلامة ابن سعدي -رحمه الله- في تفسيره: «وهذا

انتقال من النوع إلى الجنس، فإن أول الكلام في آدم وحواء، ثم انتقل إلى الكلام في الجنس، ولا شك أن هذا موجود في الذرية كثيرًا، فلذلك قررهم الله على بطلان الشرك، وأنهم في ذلك ظالمون أشد الظلم، سواء كان الشرك في الأقوال، أم في الأفعال، فإن الخالق لهم من نفس واحدة، الذي خلق منها زوجها وجعل لهم من أنفسهم أزواجًا، ثم جعل بينهم من المودة والرحمة ما يسكن بعضهم إلى بعض، ويألفه ويلتذ به، ثم هداهم إلى ما به تحصل الشهوة، واللذة، والأولاد، والنسل، ثم أوجد الذرية في بطون الأمهات، وقتًا موقوتًا، تتشوف إليه نفوسهم، ويدعون الله أن يخرجه سويًا صحيحًا، فأتم الله عليهم النعمة وأنالهم مطلوبهم، أفلا يستحق أن يعبدوه، ولا يشركوا به في عبادته أحدًا، ويخلصوا له الدين». (تيسير الكريم الرحمن ١/ ٣١٣)، فالآية قد بينت جملة من العلل والمقاصد والغايات على الترتيب: ليسكن إليها، دعوا الله ربهما، لئن آتيتنا صالحًا، لنكونن من الشاكرين، وكلها مقاصد شرعية أصلية وتبعية جامعة لمصالح الدين والدنيا، وكلها كما قال بعض علماء المقاصد: «مظاهر اهتداء إلى ما في تلك الحالة من الفضائل والعواقب الصالحة»، (انظر: مقاصد الشريعة الإسلامية للطاهر بن عاشور، ص٤٣٢).

# المقصد الثاني: تحقيق السكن والاستقرار النفسي

من أهم مقاصد الزواج وتكوين الأسرة حصول السكن والاستقرار النفسي، وقد جاء هذا المقصد تنصيصًا في القرآن، فقال -تعالى-: ﴿هُو اللَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسٍ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا

• حفظ وجود الإنسان وحفظ نوعه يعد من النصرورات الشرعية الخمس التي جاءت بها الشريعة من خلال المتناسل المشروع عن طريقة العلاقة الزوجية التي نظمت قواعدها وأحكامها الشريعة الإسلامية على وجه التفصيل على وجه التفصيل

● السكن الحقيقي هو السكن القلبي الذي يبعث على العمل للأصلح والأنفع لدوام هذه الرابطة فيكون دإخل السكن اطمئنان وأنس ومجانسة ومعاونة

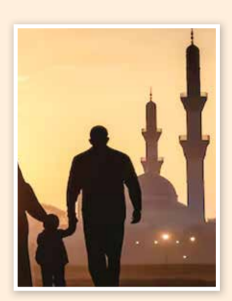
●ليسالمقصودالشرعي الأول من النكاح وتكوين الأسرة هـو حفظ النسل وبقاؤه وإنما صلاحـه واستقامته على المقصود الديني المقصود توحيد الحبادة والألوهية

زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَّا تَغَشَّاهَا حَمَلَتَ حَمِّلًا خَفِيفًا فَمَرَّتَ بِهِ فَلَمَّا أَثْقَلَت دَّعَوَا لَلَّهُ رَبَّهُمَا لَئَنَ آتَيْتَنَا صَالِحًا لَّنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ (الأعراف ١٨٩٠)، فذكر الشَّاكِرِينَ (الأعراف ١٨٩٠)، فذكر السكن في سياق الجملة التعليلية، فجعله غاية وحكمة للزواج، يقول ابن عاشور في تفسيره: «وقوله: ﴿هُو الَّذِي عاشور في تفسيره: «وقوله: ﴿هُو الَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْسِ وَاحِدة وَجَعَلَ مَنْهَا زَوْجَهَا لِيسَمْكُنَ إلَيْهَا وَالله تعليل لما أفادته (من) التبعيضية.

والسكون مجاز في الاطمئنان والتأنس أي: جعل من نوع الرجل زوجه ليألفها ولا يجفو قربها، ففي ذلك منة الإيناس بها، وكثرة ممارستها لينساق إلى غشيانها، فلو جعل الله التناسل حاصلا بغير داعي الشهوة لكانت نفس الرجل غير حريصة على الاستكثار من نسله، ولو جعله حاصلًا بحالة ألم لكانت نفس الرجل مقلة منه، بحيث لا تنصرف إليه إلا للاضطرار بعد التأمل والتردد، كما ينصرف إلى شرب الدواء ونحوه المعقبة منافع» (التحرير والتنوير ٢١١/٩).

#### مراحل حصول السكن

وقد بين القرآن مراحل حصول هذا السكن وجعله آية من آياته وسنة من سنن الشرعية والكونية، وبينها في آية محكمة من سورة الروم وهي مكية، قال حتعالى-: ﴿وَمِنُ آيَاتِه أَنْ خَلَقَ لَكُم مِّنَ أَنْسُكُمُ أَزُواجًا لِّتَسَرَّكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَّودَةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ أَنْ خَلِقَ لَكُم مِّنَ لَقُوم يَتَفَكَّرُو﴾ (الروم: ٢١)، فالآية أصل في باب السكن والاطمئنان النفسي بين في باب السكن والاطمئنان النفسي بين تفسيرها: «أي: لتألفُوها وتميلُوا إليها وتطمئنُوا بها فإنَّ المُجانسة من دَواعي وتطمئنُوا بها فإنَّ المُجانسة من دَواعي أسبابِ التفرُّقِ وَالتَّافرِ» (إرشاد العقل أسبابِ التفرُّقِ وَالتَّافرِ» (إرشاد العقل السليم ٥٦/٧).



#### فوائد من الآية

ولأهمية الآية ودلالتها على هذا المقصد الشرعي، نقف معها في الفوائد التالية: الفائدة الأولى:

## الزواج نعمة ومنة من الله

ذكر الله -تعالى- العلاقة الزوجية في سياق الامتنان على الناس، فهي آية باهرة تستحق التفكر والتأمل، فيها أسرار عظيمة ومقاصد جليلة، يقوم عليها صلاح المعاش والحياة؛ لهذا خلق الله الزوجة من جنس المراوج، حتى يحصل الائتلاف وتتحقق المجانسة والمناسبة والملائمة بينهما، فالاختلاف في أصل الخلقة يوجب التنافر ويبعث على التقاطع وتعذر التعايش.

#### الفائدة الثانية:

# خصائص النكاح الشرعي

بيّنت الآية (خصائص النكاح الشرعي) الذي اشتمل على المقاصد والغايات من النكاح، وعلى المنافع والمصالح المتحصلة من العلاقة بين الزوجين، وعلى أسباب حفظ هذه العلاقة على الدوام لا على الانقطاع؛ إذ مقصود الشرع من العلاقة الزوجية الدوام وليس الانقطاع، والتكامل وليس التقاطع، والائتلاف وليس التقاطع، والائتلاف

# الفائدة الثالثة: العلة والحكمة الدينية من الزواج

بينت الآية العلة والحكمة الدينية والقدرية من هذه العلاقة، وهي حصول السكن بين الزوجين؛ إذ الغاية من خلق الزوجة من جنس الزوج واجتماعهما بهذه الرابطة هي حصول السكن والاستقرار وليس القلق والاضطراب.

#### الفائدة الرابعة: حقيقة السكن

ذكر النص القرآني (حقيقة السكن)، فقال: لتسكنوا إليها، ولم يقل لتسكنوا عندها، أو لتسكنوا عندها، أو لتسكنوا معها؛ لأن معنى لتسكنوا عندها، يـراد بـه السكن الجسماني (المادي) فقط، كما يقول أهل اللغة والتفسير. ومعنى لتسكنوا معها: أي مجرد المساكنة والمشاركة في المكان، أما معنى لتسكنوا إليها، فيحمل معنيين اثنين معًا:

المعنى الأول: يراد به السكن الجسماني والقلبي معًا، أو السكن المادي والمعنوي، أي: سكن الرجل إلى المرأة بقلبه وبدنه جميعًا، كما يقول شيخ الإسلام وغيره. المعنى الثاني: تضمين السكن معنى الميل،

المعنى الثاني: تضمين السكن معنى الميل، أي مع السكن يكون الميل والحب والرغبة؛ ولهذا يكون المعنى شاملًا لمعنى الطمأنينة والوقار، والراحة والهدوء والاستقرار النفسى والحسى، فهو سكون إلى شيء تميل إليه النفس وتطمئن إليه، فتكون حركة كل من الزوجين في معاشهما وسلوكهما متجهة إلى غاية، وهي السكن الحقيقي القلبي الذي يبعث على العمل للأصلح والأنفع لدوام هذه الرابطة، فيكون داخل السكن اطمئنان وأنس ومجانسة ومعاونة، فتستقر القلوب في هذا السكن ويزول عنها الاضطراب والوحشة؛ لهذا من أسباب الاستقرار بين الزوجين هو شعور الزوجة بالأمان النفسى فتسكن إلى زوجها بطمأنينة وراحة، كذلك بالنسبة للزوج.

# منطلقات المنهج النبوي وضوابطه في:

إعداد: ذياب أبو ساره

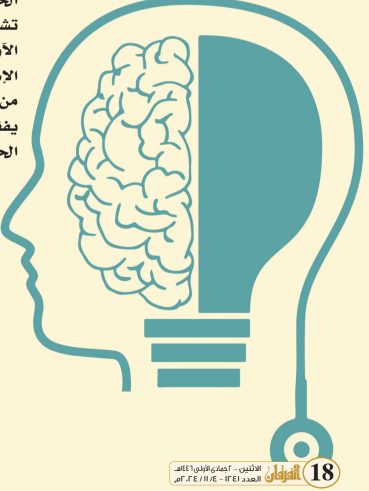
أرسل الله -سبحانه وتعالى- لكل أمة نبيا، وأرسل رسولنا محمدا - الناس كافة بشيرا ونذيرا، وذلك كما قال الله - تعالى-: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَرَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴿ (الأنبياء:١٠٧) ؛ وبذلك اقتضت عالمية للإسلامية وشمولية المنهج أن ينظم هذا الدين العظيم شؤون حياة الإنسان، فلم يدع حياة الناس فوضى؛ بل نظم أمورهم، ومثلما أرسى دعائم فقه العبادات من صلاة وصيام، وأرسى أصول القيادة وقواعد الحكم وإمارة الناس، ورتب الحقوق والواجبات، فقد نظم العلاقات بين أفراد المجتمع الداخلية والخارجية، دون إفراط ولا تفريط، وهذا من كمال الشريعة وتمام الدين الإسلامي وعظمته في تعميق القيم الإنسانية في التعامل مع الآخر.

# • تعدّ وثيقة المدينة إحـدى مفاخر الحضارة الإسلامية ومعلما من معالم مجدها الإنساني والسياسي معًا وهي أول وثيقة حقوقية في تاريخ العرب

وتعد وثيقة المدينة إحدى مفاخر الحضارة الإسلامية، وأحد معالم مجدها الإنساني والسياسي معًا، وهي أول وثيقة حقوقية في تاريخ العرب على الأقل، وعقد مواطنة متقدم على عصره، وعلامة مضيئة في تاريخ الحضارة الإسلامية والإنسانية معًا؛ حيث كان بالمدينة وقتها المسلمون واليهود، وكل هذه الأطياف شملتها تلك الوثيقة، وبهذه الوثيقة تحددت معالم الدولة الوليدة، والمسلمون فيها أمة واحدة، انتقلوا من إطار القبيلة إلى إطار الأمة والدولة، والإطار القانوني لها هو الشريعة الإسلامية، وينبغي مواطنيها جميعًا من المسلمين وغيرهم الدفاع عنها مجتمعين ضد أي عدوان خارجي.

# مسؤولية الأطراف جميعهم

وقد أكدت الوثيقة مسؤولية الأطراف جميعهم في الدفاع عن المدينة، ونصت على احترام أموال اليهود والمسلمين وحقوقهما على السواء، ما يعكس عمق المفهوم الإسلامي للعدالة والتعايش السلمي، والحرص على حماية الأقليات غير المسلمة، والكفالة الاجتماعية وضمان الديات، والمرجعية القانونية للدولة هي الشريعة الإسلامية، ووجوب نصرة المظلوم لأي أحد من مواطني الدولة بصرف النظر عن دينه وقبيلته، وحق الأمن والأمان لحميع مواطني الدولة. وسنتناول في هذا الملف المنهج الذي وضعه النبي - على المسلمين في شتى مجالات الحياة؛ فقد أصبحت قضية ما يسمَّى بـ(الآخر) تشغل حيِّزًا واضحًا في الأطروحات الثقافيَّة في الآونة الأخيرة، ولا سيَّما في مجال مواجهة التصور الإسلاميِّ ونقده؛ حيث تُوجِّه تهمة رئيسةٌ للإسلام من قبل المغرضين بأنه لا يَعترف بـ(الآخر)، ولا يفقُه التعامل معه، بل لا يضع قضية (الآخر) في الحسبان وضمن أولوياته.





# من الأصول الشرعية للتعامل مع المخطئين الإخلاص في النصيحة وليس التعالي ولا التشفي ولا السعي لنيل استحسان المخلوقين

# مفهوم (الآخر) في المنهج النبوي

يشمل مفهوم (الآخر) في المنهج النبوي، كل من يختلف مع المسلم في العقيدة أو الثقافة أو السلوك، وقد وسع النبي - على المخدر ليشمل حتى المنافقين الذين كانوا يظهرون الإسلام ويخفون العداء، ويعكس هذا التنوع عظمة المنهج النبوي، وقدرته على التعامل مع مختلف الأنماط الإنسانية دون تمييز، وينقسم المخالفون إلى فئات متعددة منها غير المسلمين، وأهل البدع والفاسقون، وأصحاب الزلات والأخطاء من أهل العلم والصلاح. الخ.

# التعامل مع أهل الكتاب

كان النبي - على يوصي بأهل الكتاب خيرًا ما داموا ملتزمين بالسلام والتعايش، وقد عقد النبي - التفاقيات متعددة معهم تضمن حقوقهم وتضمن سلامتهم، يقول الله -تعالى-: ﴿لَا يَنْهَاكُمُ اللّٰهُ عَنِ اللّٰذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدّينِ ﴾ (المتحنة: ٨)، ويظهر ذلك من حُسن تعامل النبي - على - مع الوفود النصرانية كوفد نصارى نجران؛ حيث منحهم الأمان في المدينة وسعى إلى التعايش معهم سلميًا.

# أصول التعامل مع أهل البدع

أهل البدع هم الفرق الإسلامية المبتدعة كالخوارج والمعتزلة وما تفرع منها، وكل من أحدث في دين الله، ومن أصول التعامل معهم:

- بُغضُ عملهم المبتدع، وهو تفريق كلمة المسلمين إلى
   أحزاب ومذاهب وفرق.
- هجرهم والابتعاد عنهم وعن تجمعاتهم، قال البغوي -رحمه الله-: «وقد مضى الصحابة والتابعون وأتباعهم وعلماء السنة على هذا؛ مجمعين متفقين

#### على معاداة أهل البدع ومهاجرتهم».

عدم تكفيرهم بالجملة، ونصحهم وإرشادهم وتعليمهم كما فعل علي - رضي - مع الخوارج؛ حيث بعث اليهم ابن عباس - رضي - ليناظرهم.

# أصول التعامل مع العصاة وأهل الفسوق

- النصح، وهو من حقّ المسلم على المسلم.
- إقامة العقوبة المستحقة من قبَل ولاة الأمر؛ كتطبيق الحدود أو التعزير أو التأديب.
- ردُ رواياتهم وشهادتهم؛ لأن الفاسق لا تُقبل روايته
   ولا شهادته.
- الهجر بضوابطه، وهي ثبوت الفسوق، وأن تكون المعصية ظاهرة، وأن يكون في الهجر مصلحة راجحة.
- التحذير منهم، وبيان خطرهم للناس؛ حتى لا ينخدعوا بهم.

# الأصول الشرعية للتعامل مع المخطمة

لا شك أن تصحيح الخطأ يعد من النصيحة في الدين، وإدراك المنهج النبوي في التعامل مع أخطاء الناس من أهم الأمور، ومن الأصول الشرعية للتعامل مع المخطئين، ويمكن تلخيص تلك الضوابط فيما يلي:

- الإخلاص في النصيحة، وليس التعالي ولا التشفي
   ولا السعى لنيل استحسان المخلوقين.
- أن يكون الهدف من التعامل إعلاء كلمة الحق، وإزهاق
   الباطل وكسب المخالف، والمعذرة أمام الله.
- أن تكون التخطئة مبنية على الدليل الشرعي الصريح الثابت.
- التفريق بين المخطئ والجاهل عن علم، فالأول يحتاج إلى تعليم، والثاني يحتاج إلى بيان وإزالة شبهة.
- العدل وعدم المحاباة في التنبيه على الأخطاء،
   قال -تعالى-: ﴿وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى﴾

# ● اقتضت عالمية الإسلام وشمولية المنهج أن ينظم هذا الدين العظيم شؤون حياة الإنسان فلم يدع حياة الناس فوضه بل وضع لها سياجا من الضوابط الشرعية

(الأنعام:١٥٢)

- الحذر من إصلاح خطأ يؤدي إلى خطأ أكبر، ومن ذلك سكوته عن المنافقين ولم يقتلهم مع ثبوت كفرهم؛ لئلا يقول الناس؛ محمدٌ يقتل أصحابه.
- التفريق بين المخطئ صاحب السوابق في عمل الخير وبين العاصى المسرف على نفسه.
  - التفريق بين المجاهر بالخطأ والمستتربه.
  - اعتبار حال المخطئ من جهة المكانة والسلطان.
- المسارعة إلى تصحيح الخطأ وعدم إهماله، مع بيان الحكم الشرعي.
- معالجة الخطأ بالموعظة، وتكرار التخويف، وإظهار الرحمة بالمخطئ.
  - بيان خطورة الخطأ ومضرته في الدنيا والآخرة.
- عتاب المخطئ ولومه، والإعراض عنه وهجره إن استمرَّ على الخطأ بعد بيان الحجة.

# أصول التعامل مع المنافقين

تعامل النبي - على المنافقين في المدينة بالحكمة، فلم يظهر عداوته لهم رغم علمه الكامل بأسمائهم ومخططاتهم؛ ليجنب المجتمع فتنة داخلية، وقد استمر في إرشادهم ودعوتهم بالحسنى ما لم يظهروا عداءً صريحاً، تطبيقاً لقوله -تعالى-: ﴿خُذِ الْعَفْوَ وَأُمُرُ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهلينَ ﴾ (الأعراف: ١٩٩)، وقد شكل المنافقون تحدياً خاصاً للنبي - على الذا ظهروا

الإسلام وأخفوا الكفر، وكانوا يمثلون خطرًا داخليًا على المجتمع المسلم في المدينة، رغم علم النبي - على بمكرهم، فإنه تعامل معهم بحكمة وصبر، ملتزمًا بقول الله -تعالى-: ﴿إِنَّمَا يَفْتَرِي الْكَذِبَ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بَآيَاتِ اللهِ ﴾ (النحل: ١٠٥).

عدم فضح المنافقين حفاظًا على استقرار المجتمع: لم يفضح النبي - والمنافقين رغم علمه بأسمائهم؛ لأنه حرص على تماسك المجتمع الإسلامي في المدينة وتجنب الفتنة، وهذه السياسة تعكس بُعد نظر النبي - والمحافية فوق المصلحة العامة، ووضع الأهداف الجماعية فوق الرغبات الشخصية.

الدعوة المستمرة للمنافقين باللين: استمر النبي - على دعوة المنافقين وتقديم النصيحة لهم لعلهم يتوبون، وابتعد عن إظهار العداوة تجاههم، في نموذج على التسامح حتى مع الفئة المندسة في المجتمع الإسلامي.

# الأسس القرآنية للمنهج النبو*ي* في التعامل مع الآخر

وهكذا نجد أن سياسة النبي - الله على الآخر تقوم على مبادئ قرآنية عدة، منها:

اللين والرحمة: قال -تعالى-: ﴿فَبِمَا رَحْمَةَ مِّنَ اللّٰهِ لِنَتَ لَهُمْ ﴿ آلَ عمران: ١٥٩ )، وقد كان النبي - عَلَيُّ-، بَتوجيه من الله، رحيماً بأصحابه وحتى بمن

 سياسة النبي في تجاه الآخر تقوم علي مبادئ قرآنية أهمها اللين والرحمة والعدل والإحسان والعفو والتسامح والدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة



# يختلف مع المسلم في العقيدة أو الثقافة أو السلوك

خالفوه. وتجلت هذه الرحمة أيضاً في أحاديثه مثل قوله: «إن الله رفيق يحب الرفق في الأمر كله» (رواه مسلم). هذه القاعدة تشير إلى ضرورة اللين في التعامل وعدم التشدد مع الآخر؛ حيث كان النبي - ﷺ - يحاول دوماً أن يجذب الآخرين لدعوته بالحسني.

العدل والإحسان: قال الله -تعالى-: ﴿إِنَّ اللَّهِ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ ﴿ (النحل: ٩٠)، وقد جسد النبى - على من حوله، الآية في تعامله مع كل من حوله، فلم يكن يميز بين المسلم وغير المسلم في الحقوق الإنسانية. فعندما ادعى رجل من الصحابة حقاً على يهودي، حكم النبي - عَلَيْهُ- لصالح اليهودي، مما أكد مبدأ العدالة والإنصاف.

الدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة: قال الله -تعالى-: ﴿ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمُوْعِظَةِ

> النبي - عَلَيْهِ- يتعامل مع الآخرين بالزجرأو القسوة بل بالحكمة واللين، فكان يصبر على أذى

> > الإسلام ورفقه.

# المنهج النيوي فه التعامل مع العداوات

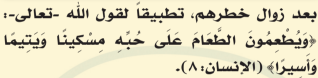
مع أن الرسول - على الله على التعايش السلمي وتجنب الصراعات، فإن الظروف قد فرضت أحياناً مواجهة بعض الأطراف التي تهدد أمن المسلمين واستقرارهم، ومع ذلك، اتبع النبي - على منهجاً نبيلاً في التعامل مع الأعداء حتى في الحرب، وفقاً لمبادئ أخلاقية صارمة، أسسها القرآن الكريم، وجسدها بأقواله وأفعاله.

التعامل مع الأسرى: بعد غزوة بدر، تعامل النبي - عَلَيْ مع الأسرى من قريش معاملة كريمة؛ حيث أطلق سراح بعضهم مقابل تعليم أبناء المسلمين الكتابة، وأطلق سراح آخرين مقابل فداء مالي. هذا التصرف يعكس رؤيته - عِلَيْ - في أن التعليم قيمة سامية، ويشير إلى فضيلة العفو عن المعادين



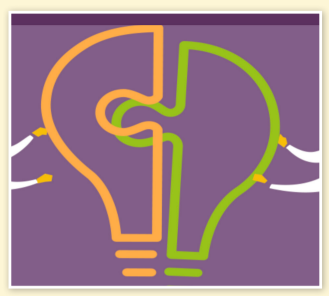
# ●كــان الـنـبــي ﷺ يــوطـــي جــنــوده بـعــدم الاعــتــداء عـلـــه الـمـدنـييـن وعـــدم تــدم تــدم





الرحمة في أثناء المعارك؛ كان النبي - يوسي جنوده بعدم الاعتداء على المدنيين، وعدم تدمير الممتلكات، وعدم قتل الرهبان في الصوامع، فقد قال في إحدى وصاياه للجيش: «لا تقتلوا شيخًا فانيًا، ولا طفلًا صغيرًا، ولا امرأة، ولا تغلوا، وضموا غنائمكم، وأصلحوا، وأحسنوا؛ إن الله يحب المحسنين» (رواه أبو داود). هذه الوصايا تدل على منهجية الإسلام السلمية حتى في ظروف الحرب، واحترامه لحقوق الإنسان والأخلاق.

الوفاء بالعقود والمعاهدات؛ كان النبي - على وفياً في التزاماته، فقد التزم بصلح الحديبية مع قريش رغم بنوده التي كانت تبدو مجحفة بحق المسلمين، وقد التزم به النبي - على عندما خالفته قريش. هذا السلوك النبوي يؤكد قيمة الوفاء بالعقود، وهو التزام أخلاقي قُرآني قال فيه الله -تعالى-: «وَأَوْفُوا بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسْئُولاً ﴾ (الإسراء: ٣٤).



# الأبعاد الأخلاقية والدعوية في المنهج النبوي

عرض الإسلام على الملوك والرؤساء؛ أرسل النبي - على المنبئ وملوك الأمم وقد كتبها بلغة رسمية تراعي يدعوهم إلى الإسلام، وقد كتبها بلغة رسمية تراعي الخصوصية والاحترام وإنزال الناس منازلهم، كما أنه استقبل وفود القبائل التي أتت المدينة، وقدم لهم الكرم والترحاب، ما يعكس عمق المنهج النبوي في الانفتاح الثقافي والاعتراف بتنوع الآخرين.

التسامح الديني كوسيلة دعوية: اتبع النبي - الله مبدأ التسامح مع المخالفين، ولم يلجأ إلى الإكراه في الدعوة، وقد حرص على احترام قناعات الآخرين الدينية، مما مهد لقبول كثير من القبائل للإسلام بإرادتهم. قال -تعالى-: ﴿لَا الْكُرَاهُ فِي الدِّينِ ﴾ (البقرة: ٢٥٦). هذا التسامح كان وسيلة فعالة لتعريف الناس على الإسلام وأخلاقياته.

الحكمة في تقديم النصيحة والدعوة بالحسنى: جعل النبي - على النبي الحكمة والحسنى أسلوبًا أساسيًا في التعامل مع الآخرين، حتى مع المعادين لله. كان يوصي أصحابه باللين والرفق عند تبليغ الدعوة، ويتجنب التشدد، وقد قال: «إنما بعثتم ميسرين ولم تبعثوا معسرين» (رواه البخاري).

# الدعاء وأثره في صلاح الأبناء

إنَّ من عظيم فضل الله -تعالى-، أَنْ جعَل الدعاء، من أفضل العبادات نفعًا، وأعظمها أثرًا، فأمر عبادَه بدعائه، ووعدَهم بإجابته؛ فضلًا منه وكرمًا، ومنّةً وجودًا؛ ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُم﴾ (غَافر؛ لا عَدَعاء الوالدين له أثرٌ كبيرٌ في صلاح الأبناء والبنات، وهو أحد ثلاث دعوات مستجابات، ففي سنن ابن ماجه، قَالَ النبي - عَليه-: «ثَلاثُ دَعَوات يُسْتَجَابُ لَهُنّ، لَا شَكَ فيهنَ: دَعْوَةُ الْطُلُوم، وَدَعُوةُ الْمُالد لوَلَده »، ودعاء الآباء للأبناء، منهج الرسل والأنبياء؛ فهذا خليلُ ربِّ العالمين، يسأل ربَّه الولد الصالح فيقول: ﴿رَبُ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ﴾ (الصَّافَات: ١٠٠)، فيأتيه الجواب: ﴿فَبَشَرْنَاهُ بِغُلام حَليم﴾ (الصَّافَات: ١٠٠)، فيأتيه الجواب: ﴿فَبَشَرْنَاهُ بِغُلام حَليم﴾ (الصَّافَات: ٥٠٠)، وقال: ﴿رَبُ هَبْ لِي مِنَ الصَّالِحِينَ﴾ (الصَّافَات: ٥٠٠)، وقال: ﴿رَبُ الْجَعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلاَةِ دَعَاوُهُ لأبنائه، فَقال: ﴿وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَنْ نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ﴾ (إبْرَاهِيمَ: ٣٥)، وقال: ﴿رَبُ اجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلاةِ وَمِنْ ذُرِيَّتِي رَبَّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَاءِ﴾ (إبْرَاهِيمَ: ٥٠)، وقال: ﴿رَبُّ اجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلاةِ وَمِنْ ذُرِيَّتِي رَبَّنَا وَتَقَبَّلُ دُعَاءِ﴾ (إبْرَاهِيمَ: ٥٠).

ومن شفقة إبراهيم وإسماعيل -عليهما السلام- على ذريتهما قالا: ﴿رَبُّنَا وَابْعَثْ فيهِمُ رَسُولًا مِنْهُمُ يَتُلُو عَلَيْهِمُ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكَتَابَ رَسُولًا مِنْهُمُ وَيُكَلِّهُمُ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزيِزُ الْحَكِيمُ ﴿ وَالْحِكْمَةَ وَيُزكِّيهِمُ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزيِزُ الْحَكِيمُ ﴿ (الْبَقَرَةِ: ١٢٩﴾؛ فاستجاب اللَّهُ دعاءهما، فكان من ذريتهما سيد الأولين والآخرين، نبينا محمد - والله الله على قال: «أنا دعوة أبي إبراهيم» (رواه أحمد).

ودعاء الوالدة لولدها، لا شكَّ أَنَّه أَحرى بالقَبول وأَوْلَى، فهذه امرأة عمران قالت: ﴿رَبِّ إِنِّي نَذَرَتُ لَكَ مَا في بَطْني مُحَرَّرًا فَتَقَبَّلُ مَنِّي إِنَّكَ أَنْتَ السَّميعُ الْعَلِيمُ ﴿ (آلِ عِمْرَانَ: ٣٥)، فَلمَّا وضِعَتْها أَنثى قالت: ﴿رَبِّ إِنِّى وَضَعْتُها أَنثى قالتَ:

وَلَيْسَ الذَّكُرُ كَالْأُنْثَى وَإِنِّي سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وَإِنِّي أَيْ فَاللَّهُمَّ مَرْيَمَ وَإِنِّي أَع أَع الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ أَع أَل عَمْرَانَ: ٣٦)، فاستجاب اللَّه دعاءها، وبارَك في ابنتها، واصطفاها، وجعلها آيةً من آياته الكبرى؛ فوَهَبَها عيسى حعليه السلام-، وأعاذها وابنها من الشيطان الرجيم.

ونبينًّنا - عَلَّه -، كان من هديه، الدعاء لأبنائه وأحفاده، وأبناء أصحابه، قالَ ابْنُ عَبَّسٍ -رَضِيَ اللهُ عَنْهُمَا -: ضَمِّني رَسُولُ الله - عَلَّه وَقَالَ: «اللَّهُمّ عَلِّمُهُ الْكِتَابَ»(رواه البخاري)، وقي رواية مُسْلَم: «اللَّهُمّ فقّهُهُ فِي الدِّينِ»، فأصبح ابن عباسً -رضي الله عنهما -، حَبْرَ

الأُمّة وتُرجُمانَ القُرآنِ، وفي الصحيحين: قَالَتُ أُمُّ أنس -رضي الله عنهما-: يا رَسولَ الله، خُونِدمُكُ أنسُ، ادْعُ الله عنهما-: يا رَسولَ الله، خُونِدمُكُ أنسُ، ادْعُ الله له، قَالَ: فَدَعَا لي بِهِ لي بكُلِّ خَيْر، وَكَانَ في آخِر مَا دَعَا لي بِهِ أَنِّ قَالَ: «اللَّهُمُ أَكْثَرُ مَالُهُ، وَوَلَدَهُ، وبَارِكُ لهُ فيما أَعْطَيْتَهُ»، قالَ أنس -رَافِي -: «فَإِنِّي لَنْ أَكْثَرُ الأُنْصَارِ مَالًا، وَحَدَّثَتْنِي الْبَنتِي: أَنَّهُ دُفنَ لصَلْبِي مَقْدَمَ حَجّاجِ البَصْرَةَ، بِضَعُ وَعِشْرُونَ وَمِاتُكُ، (رواه البخاري).

## لَا تَدْعُوا عَلَى أَوْلَادِكُمْ،

وليحذر الوالدان من الدعاء على أولادهم، ولو أغضبوهم؛ ففي صحيح مسلم: أن النبي

عَلَى أَنْفُسكُمْ، وَلاَ تَدْعُوا عَلَى أَنْفُسكُمْ، وَلاَ تَدْعُوا عَلَى أَفْسَكُمْ، وَلاَ تَدْعُوا عَلَى أَوْلَادَكُمْ، وَلاَ تَدْعُوا عَلَى أَوْلَادَكُمْ، وَلاَ تَدْعُوا عَلَى أَوْلَادَكُمْ، وَلاَ تَدْعُوا عَلَى أَمْوَالكُمْ، لاَ تُوافِقُوا عَطَاءٌ، فَيُسَتَجِيبُ لَكُمْ، فكم من دعوة خرجت من أب أو أمّ، على أحد أبنائهم، فوافقت ساعة على أحد أبنائهم، فوافقت ساعة إجابة؛ فلريما كانت سببًا في فساده وهلاكه! نعوذ بالله من مَقته وغضبه، وعليكم بدعاء الصالحين الأخيار، وصفوة عباد الله بدعاء الصالحين الأخيار، وصفوة عباد الله قُرَّةً أَعْبُنِ وَاجْعَلْنَا لِلْمُقَتِينَ إِمَامًا»

فقد كفل ألإسلام قد كفل الرعاية الكاملة لذوي الاحتياجات الخاصة، فقد كفل أيضًا أولوية هذه الفئة في التمتع بهذه الحقوق كافة ، فقضاء حوائجهم مقدم على قضاء حوائج الأصحاء، ورعايتهم مقدمة على فقضاء حوائجها الأكفاء، ففي قصة عبدالله بن أم مكتوم - على حينما جاءه يسأله عن أمر من أمور الشرع، وكان يجلس إلى رجالٍ من الوجهاء وعلية القوم، يستميلهم إلى الإسلام، ورغم أن عبدالله بن أم مكتوم - على لا يرعبوسه، ولم يفطن إليه، فإن المولى - تبارك وتعالى - أنزل آيات بينات تعاتب النبي - على - عتابًا شديدًا: ﴿عَبَسَ وَتَوَلّى (١) أَن جَاءهُ الأَعْمَى (٢) وَمَا يُدْريك لَعَلّهُ يَزُكّى (٣) أَوْيَذُكّرُ فَتَنفَعَهُ الذّكْرَى ﴿ (عبس: الآيات ١ - ٤)، وقد كان النبي الحَدِد ذلك - يقابله، فيهش له ويبش، ويبسط له الفراش، ويقول له: «مرحبًا بمن عاتبني فيه ربي».

# مع دُوي الدَّنيا جَاتُ الدَّامَةُ

إعداد: وائل سلامة

● قرر الشرع الحنيف الرعاية الكاملة والشاملة والشاملة للذوي الاحتياجات الخاصة وجعلهم في سلم أولويات المجتمع الإسلامي وتكريم من كانت له موهبة أو حرفة نافعة أو تجربة ناجحة



ففي هذه القصة، نرى علّة المعاتبة؛ لكون النبي - عَلَيْهِ - انشغل بدعوة الوجهاء عن قضاء حاجة هذا الكفيف، وكان الأولى أن تُقضى حاجته، وتقدم على حاجات من سواه من الناس، وفي هذه القصة دلالة شرعية على تقديم حاجات ذوى الاحتياجات الخاصة على حاجات من سواهم.

#### تكريمه ومواساته - على - لهم

فعن عائشة -رَوْلُقُيُّ- أنها قالت: سمعت رسول الله -عَلَيْقِ - يقول: «إن الله -عز وجل-أوحى إلىّ أنه من سلك مسلكًا في طلب العلم، سهلت له طريق الجنة، ومن سلبت كريمتيه (يعنى عينيه) أثبته عليهما الجنة»، وعن العرباض بن سارية -رَوْشُقُ-، عن النبي - على العزة - قال: «إذا سلبت من عبدی کریمتیه وهو بهما ضنین، لم أرضَ له ثوابًا دون الجنة، إذا حمدنى عليهما»، وعن رحمة النبي - عَلَيْهُ - بذوى الاحتياجات الخاصة يقول - عَلَيْهُ - لكل أصحاب الإصابات والإعاقات: «مَا منْ مُسْلِم يُشَاكُ شُوكَةً فَمَا فَوْقَهَا إِلَّا كُتبَتُ لَهُ بِهَا دَرَجُّةٌ وَمُحيَتُ عَنَّهُ بِهَا

#### مواساة وبشارة

ففى مثل هذه النصوص النبوية والأحاديث القدسية، مواساة وبشارة لكل صاحب إعائقة، أن إذا صبر على مصيبته، راضيًا

زيارته - ﷺ - لهم

• نـهـی النـبـی

عَلَيْ عن احتفار

أصحاب الإعاقات

والاستخفاف بهم

فقد يكون المتلى

أعظم قدرًا عند

الله أو أكبر فضلاً

وعلمًا وجهادًا

وتقوى وعفة وأدبًا

وشرع الإسلام عيادة المرضى عامة، وأصحاب الإعاقات خاصة؛ وذلك للتخفيف من معاناتهم؛ فالشخص المعاق أقرب إلى الانطواء والعزلة والنظرة التشاؤمية، وأقرب من الأمراض النفسية مقارنة بالصحيح، ومن الخطأ إهمال المعاقين في المناسبات الاجتماعية، كالزيارات والرواج، وفي الحديث عن رحمة النبى بذوى الاحتياجات الخاصة، كان رسول الله - عَلَيْ - يعود المرضى، فيدعو لهم، ويطيب خاطرهم، ويبث في نفوسهم الثقة، وينشر على قلوبهم الفرح، ويرسم على وجوههم البهجة، وتجده ذات مرة يذهب إلى أحدهم في أطراف المدينة، خصيصًا؛ ليقضى له حاجة بسيطة، أو أن يصلى ركعات في بيت المبتلى تلبية لرغبته، فهذا عتَّبَان بن مَالك -رَضِّ عُنُّهُ وكان رجلاً كفيفًا من الأنصار- يقول للنبي - عَلَيْهُ-: وددتُ يا رسول الله أنك تأتيني فتصلى في بيتى فأتخذه مصلى، فوعده - عَلَيْهُ - بزيارة وصلاة في بيته قائلًا -في تواضع جم-: «سَأَفُعَلَ إِنْ شَاءَ الله»، قال عتبان فغدا رسول الله - عَلَيْهُ - وأبو بكر حين ارتفع النهار فاستأذن رسول الله - عَلَيْهُ - فأذنتُ له فلم يجلس حتى دخل البيت، ثم قال: «أَيْنَ تُحبُّ أَنْ أُصَلَّى منْ بَيْتك؟»، فأشرتُ له إلى ناحية

لله ببلوته، واحتسب على الله إعاقته، فلا جزاء له عند الله إلا الجنة، وقد كان النبي - عَلَيْهِ - يقول عن عمرو بن الجموح - رَوْلُقُهُ -، تكريمًا وتشريفًا له: «سيدكم الأبيض الجعد عمرو بن الجموح» وكان أعرج، وقد قال له النبى - عَلَيْهُ - ذات يوم: «كأنى أنظر إليك تمشى برجلك هذه صحيحة في الجنة»، وكان -رَيْكُنُ- يُولم على رسول الله - عَالِيَّ-رسول الله - عَلَيْهُ - استخلف ابن أم مكتوم على المدينة مرتين يصلى بهم وهو أعمى . وعن عائشة -رَخِرْشُهُ- أن ابن أم مكتوم كان مؤذنًا لرسول الله - عَلَيْهُ - وهو أعمى، وعن سعيد بن المسيب -رحمه الله- أن المسلمين كانوا إذا غزوا خلفوا زمناهم، وكانوا يسلمون إليهم مفاتيح أبوابهم، ويقولون لهم: قد أحللنا لكم أن تأكلوا مما في بيوتنا.

وعن الحسن بن محمد قال: دخلت على أبى زيد الأنصاري فأذن وأقام وهو جالس قال: وتقدم رجل فصلى بنا، وكان أعرج أصيبت رجله في سبيل الله -تعالى-، وهكذا كان المجتمع النبوي، يتضافر في مواساة ذوى الاحتياجات الخاصة، ويتعاون فى تكريمهم، ويتحد فى تشريفهم، وكل ذلك اقتداء بمنهج نبى الرحمة - عَلَيْهُ - مع ذوى الاحتياجات الخاصة.

من البيت فقام رسول الله - رهاه م فكبر فقمنا، فصفنا، فصلى ركعتين، ثم سلم. الدعاء لهم

تتجلى -أيـضًا- رحـمـة النبي بـذوي الاحتياجات الخاصة عندما شرع الدعاء لهم، تثبيتًا لهم، وتحميسًا لهم على تحمل البلاء، ليصنع الإرادة في نفوسهم، ويبني العزم في وجدانهم، فذات مرة، جاء رجل ضرير البصر إلى حضرة النبي - الله الضرير: ادعُ الله أنْ يُعافيني، قالَ الرحمة الهداة - الله عربُ لك».

قَالُ: فادعُهُ، فأمرَهُ أنْ يتوضّا فيُحسنَ وُضُوءَهُ ويدعو بهذا الدعاء: «اللّهُمّ إنّي أسألكَ وأتوجّهُ إليك بنبيّكَ مُحَمّد نبيّ الرّحمة إنّي توجّههُ بلك إلى ربّي في حاجتي هذه لتُقَضَى لي، اللّهُمّ فَشَفّعُهُ فيّ». وأَتَتُ النبّي عَيْ اللّهُمّ فَشَفّعُهُ فيّ». وأَتَتُ النبّي عَيْ اللّهُمّ فَشَفّعُهُ فيّ». وأَتَتُ النبي وإني اللهم فَادَعُ الله لي؛ فقال النبي وإني «إنْ شئت صبررت ولك الْجنّةُ، وإنْ شئت مَبررت ولك الْجنّةُ، وإنْ شئت فقالت: أَصْبرُ، ثم فقالت: أَصْبرُ، ثم فقالت: إنّي أَتَكَشّفُ! فَادْعُ اللّه لي أَلا أَتَكَشّفُ! فَدَعَا لَهَا لي أَلا أَتَكَشّفُ؛ فَدَعَا لَهَا لي أَلا أَتَكُشّفُ؛ فَدَعَا لَهَا المجتمع الإسلامي، فدَعَا لَهَا الإسلامي، يدعو لأصحاب الإعاقات والعاهات، اقتداء يبي الإسلام عيها.



#### التحذير من تضليل الكفيف

ولقد حذر النبي - الله التحذير، من تضليل الكفيف عن طريقه، أو إيذائه، عبسًا وسخرية، فقال: «مَلْعُونٌ مَنْ كَمَهَ أَعْمَى عَنْ طَريق»، فهذا وعيد شديد، لمن اتخذ العيوب الخَلقية سببًا للتندر أو التلهي أو السخرية، أو التقليل من شأن أصحابها، فصاحب الإعاقة هو أخ أو أب أو ابن امتحنه الله؛ ليكون فينا واعظًا، وشاهدًا على قدرة الله، لا أن نجعله مادة للتلهي أو التسلى.

#### رفع العزلة والمقاطعة عنهم

كان المجتمع الجاهلي القديم، يقاطع ذوي الاحتياجات الخاصة، ويعزلهم، ويمنعهم من

ممارسة حياتهم الطبيعية، كحقهم في الزواج، والاختلاط بالناس، فقد كان أهل المدينة قبل أن يبعث النبي - والله الله الله الله المدينة النبي عربة ولا أعمى ولا مريض، وكان الناس يظنون بهم التقذّر والتقزّر، فأنزل الله -تعالى-: ولا على الأعمى حرج ولا على الأعرج حرج ولا على الأعرج حرج ولا على المنوث من بيُوتكُم أَوْ بيُوت آبائكُم أَوْ بيُوت أَمْهَاتكُم أَوْ بيُوت أَخْوَالكُم أَوْ بيُوت أَخْوَالكُم أَوْ بيُوت أَخْوَالكُم أَوْ بيُوت أَخْوَالكُم أَوْ بيُوت لا يُعرف حرية كيوت أَخْوَالكُم أَوْ بيُوت عَمَاتكُم أَوْ بيُوت أَخْوَالكُم أَوْ بيُوت أَخْوَالكُم أَوْ بيُوت فَاتحَهُ أَوْ صَديقكُم لَيْسَ عَلَيْكُم جُنَاحٌ أَن تَأْكُلُوا جَمِيعاً أَوْ أَشْتَاتاً فَإِذَا دَخَلْتُم بيُوتاً فَسَالِمُوا عَلَى أَنْفُسِكُم تَحِيّةً فَإِذَا دَخَلْتُم بيُوتاً فَسَالِمُوا عَلَى أَنْفُسِكُم تَحِيّةً

# تحريم السخرية منهم

كان ذوو الاحتياجات الخاصة، في العديد من المجتمعات الجاهلية، مادة للسخرية، والتسلية والفكاهة، فيجد المعاق نفسه بين نارين، نار الإقصاء والإبعاد، ونار السخرية والشماتة، ومن ثم يتحول المجتمع -في وجدان أصحاب الإعاقات - إلى دار غربة، واضطهاد وفرقة، فجاء الشرع الإسلامي السمح؛ ليحرّم السخرية من الناس عموما، ومن أصحاب البلوى خصوصا، ورفع شعار (لا تظهر الشماتة لأخيك فيرحمه الله ويبتليك). وأنزل الله -تعالى - آيات بينات تؤكد تحريم هذه الخصلة الجاهلية، فقال: ﴿يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا لاَ يَسْخَرُ قَومٌ مِّن قَوْم عَسَى أَن

يَكُونُوا خَيْراً مِّنْهُمُ وَلَا نسَاء مِّن نِسَاء عَسَى أَن يَكُنّ خَيْراً مِّنْهُنّ وَلَا تَنَابَزُوا بِالْأَلْقَابِ بِئِّسَ الاسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانِ وَمَن لَمْ يَتُبُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظّالِمُونَ ﴿ الْحَجرات: ١١).

كما ثبت عن النبي - على النبي - الله الله الكبر بطر الحق وغَمُط الناس»، «وغمط الناس»: احتقارهم والاستخفاف بهم، وهذا حرام؛ فإنه قد يكون المبتلى أعظم قدرًا عند الله، أو أكبر فضلاً على الناس، علمًا وجهادًا، وتقوى وعفة وأدبًا، ناهيك عن القاعدة النبوية العامة، الفاصلة: «فَإِنَّ اللَّهُ حَرِّمَ عَلَيْكُمُ دَمَّا عَكُمُ وَأَمُوا لَكُمُ وَأَمُوا لَكُمْ وَالْمُوا لِكُمْ وَأَمُوا لَكُمْ وَأَمُوا لَكُمْ وَأَمُوا لَكُمْ وَالْمُوا لِكُمْ وَالْمُوا لِكُمْ وَالْمُوا لِكُمْ وَالْمُوا لِكُمْ وَالْمُوا لِكُمْ وَالْمُوا لِكُمْ وَالْمُوا لِهُ اللّهِ وَاللّهُ لَا لِهُ وَالْمُوا لِهُ وَالْمُوا لِهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُوا لِهِ وَاللّهُ وَالْمُ وَالْمُوا لِهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لِللللّهُ وَلَا لِهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا لَهُ وَاللّهُ وَلَا لِهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلَا لِللّهُ وَلِمُ لَاللّهُ وَلِمُ اللّهُ وَلَالّهُ وَلْمُ وَلِمُ وَاللّهُ وَلِمُ وَلّهُ وَلَا لِمُولِولُولُ لِللّهُ وَلِمُ لَاللّهُ وَلَ

مِّنْ عِندِ اللَّهِ مُبَارِكَةً طَيِّبَةً كَذَلِكَ يُبَيِّنِ اللَّه لَكُمُ الْآيَاتَ لَعَلَّكُمْ تَعْقلُونِ ﴿، أَي لِيسَ عليكَم حرج في مؤاكلة المريض والأعمى والأعرج؛ فهؤلاء بشر مثلكم، لهم كامل الحقوق مثلكم، فلا تقاطعوهم ولا تعزلوهم ولا تهجروهم، فأكرمكم عند الله أتقاكم، والله لا ينظر إلى صوركم ولا إلى أشكالكم، ولكن ينظر إلى قلوبكم»، وهكذا نزل القرآن، رحمة لذوي الاحتياجات الخاصة، يواسيهم، ويساندهم نفسيًا، ويخفف عنهم، وينقذهم من أخطر الأمراض النفسية التي وينقذهم من أخطر الأمراض النفسية التي تصيب المعاقين، جراء عزلتهم أو فصلهم عن الحياة الاجتماعية.

#### التيسير عليهم ورفع الحرج عنهم

ومن رحمة النبي - عَلَيْهِ- بذوى الاحتياجات الخاصة مراعاة الشريعة لهم في كثير من الأحكام التكليفية، والتيسير عليهم ورفع الحرج عنهم، فعن زيد بن ثابت - رَوْلُقُهُ- أن رسول الله - عَلَيْهُ - أملى عليه: ﴿لَّا يَسْتَوى الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ ٍ أُولِي الضَّرَرِ وَالْمُجَاهِدُونَ في سَبيل الله بِأُمُوالهِمْ وَأَنفُسهمٌ ﴾. قال: فجاءه ابن أم مكتوم وهو يمليها عليَّ -رَخِوْلُقُيُّ- (لتدوينها)، فقال: يا رسول الله، لو أستطيع الجهاد لجاهدت، وكان رجلاً أعمى، قال زيد بن ثابت: فأنزل الله -تبارك وتعالى- على رسوله -عَيَّاتُهُ-، وفخذه على فخذى، فثقلت على حتى خفت أن ترض فخذى (من ثقل الوحى)، ثم سُرّى عنه، فأنزل الله -عز وجل-: ﴿غَيْرُ أُولَى الضّرر﴾، وقال -تعالى مخففًا عن ذوى الاحتياجات الخاصة-: ﴿لَيْسَ عَلَى الْأَعْمَى حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْأِغْرَجِ حَرَجٌ وَلَا عَلَى الْمَريضِ حَرَجٌ وَمَن يُطع الله وَرَسُولَهُ يُدَخلَهُ جَنّات تَجْرى من تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ وَمَن يَتَوَلُّ يُعَدِّبُهُ عَذَاباً أَلْيِماً ﴾ (الفتح: ١٧)، فرفع عنهم فريضة الجهاد.

## التوازن والاعتدال

بيد أن هذا التخفيف الذي يتمتع به المعاق في الشرع الإسلامي، يتسم بالتوازن والاعتدال، فخفف عن كل صاحب إعاقة قدر إعاقته، وكلفه قدر استطاعته، يقول القرطبي: إن الله رفع الحرج عن الأعمى فيما يتعلق بالتكليف

الذي يشترط فيه البصر، وعن الأعرج فيما يشترط في التكليف به من المشي، وما يتعذر من الأفعال مع وجود العرج، وعن المريض فيما يؤثر المرض في إسقاطه، كالصوم وشروط الصلاة وأركانها، والجهاد ونحو ذلك، ومثال ذلك الكفيف والمجنون، فالأول مكلف بجل التكاليف الشرعية باستثناء بعض الواجبات والفرائض كالجهاد، أما التكاليف، فعن عائشة حرضي الله عنها أن التكاليف، فعن عائشة حرضي الله عنها أن رسول الله عنها قال: «رُفِعَ الْقَلَمُ عَنْ ثَلاَثَةٍ: عَنْ النَّائِم حَتَّى يَسْتَثْيَقْظَ، وَعَنْ الصّغير حَتَّى يَعْقِلَ».

فمهما أخطأ المجنون أو ارتكب من الجرائم، فلا حد ولا حكم عليه، فعن ابن عباس قال: أتي عمر ويضي بمجنونة قد زنت؛ فاستشار فيها أناسًا فأمر بها عمر أن ترجم، فمُرّ بها على علي بن أبي طالب وضوان الله عليه فقال: ما شأن هذه؟ قالوا: مجنونة بني فلان زنت، فأمر بها عمر أن ترجم. فقال: ارجعوا أن القلم قد رفع عن ثلاثة، عن المجنون حتى يبرأ، وعن النائم حتى يستيقظ، وعن الصبي يبرأ، وعن النائم حتى يستيقظ، وعن الصبي ترجم؟ قال: لا شيء. قال علي: فَأَرْسِلُهَا. فجعل عمر يُكبّر.

#### هكذا كان المنهج النبوي

هكذا كان المنهج النبوي في التعامل مع ذوي الاحتياجات الخاصة، في وقت لم تعرف فيه الشعوب ولا الأنظمة حقًا لهذه الفئة، فقرر -الشرع الإسلامي- الرعاية الكاملة والشاملة لـ ذوي الاحتياجات الخاصة، وجعلهم في سلم أولويات المجتمع الإسلامي، وشرع العفو عن سفيههم وجاهلهم، وتكريم أصحاب البلاء منهم، ولا سيما من كانت له موهبة أو حرفة نافعة أو تجربة ناجحة، وحث على عيادتهم وزيارتهم، ورغب في الدعاء لهم، وحريم السخرية منهم، ورفع العزلة والمقاطعة عنهم، ويستر عليهم في الأحكام ورفع عنهم الحرج.

● كـان المجتمع النبوي يتضافر في مـواسـاة ذوي الاحتياجات الخاصة ويتعاون في تكريمهم وتشريفهم اقتداء يهنهج النبي عليها النبي عليها النبي عليها النبي المنها النبيا النبيا النبيا المنها النبيا المنها المنها النبي المنها النبيا المنها الم

• شرع الإسلام عسيادة المرضي عسموما وأصحاب الإعاقات خصوصا وذلك للتخفيف من معاناتهم فالشخص المعاق أقسرب إلى الانطواء والعزلة والنظرة التشاؤمية

• تتجلى رحمة النبي بدوي الاحتياجات الخاصة عندما شرع الدعاء لهم تثبيتا لهم على تحميسًا لهم على تحمل البلاء ليصنع الإرادة في نفوسهم ويبني العزم في وجدانهم العزم في وجدانهم

# خطبة المسجد النبوي

# تزكية النفوس وإصلاحها

• السنساسُ يسومُ القيامة اثنانِ: أهلُ الجسرامُ وتدسية أو أهلُ فسلاح وتزكية



جاءت خطبة المسجد النبوي لهذا الأسبوع بتاريخ ١٥ ربيع الآخر ١٤٢٦ هـ الموافق ١٨ أكتوبر ٢٠٢٤ م بعنوان (تزكية النفوس وإصلاحها)، ألقاها إمام وخطيب المسجد النبوي فضيلة الشيخ أحمد بن طالب بن حميد، الذي تناول في بداية خطبته الوصية الربانية بتقوى الله -عز وجل- وتوحيده.

#### أهمية التوحيد

نوه فضيلته على أن الله -تبارك وتعالى- خلق القلبُ لتوحيده والإخلاص له والإقبال عليه، وأن للقلوب زكاة ونماءً كنماء الأبدان، وأغذية وأدواء، فمن اتقى نواقض الشرك ونواقصه ونقى قلبه من أوساخ البدع والذنوب والمعاصي فقد أفلح وتزكى.

## قُسمُ الله -عزوجل-على فلاح من زكى نفسه

وقد تابع الله بين سبعة أيمان أقسَم بها -سبحانه- على فلاح مَنَ زكَّى نفسَه، وخيبة مَنْ دنَّسَها قال -تعالى-: ﴿وَالشَّمۡسِ وَضُحَاهَا (١) وَالْقَمَرِ إِذَا تَلَاهَا (٢) وَالْقَمَرِ إِذَا يَغَشَاهَا (٢) وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَّاهَا (٣) وَاللَّيُلِ إِذَا يَغَشَاهَا (٤) وَالسَّمَاء وَمَا بَنَاهَا (٥) وَاللَّرُض وَمَا طَحَاهَا (٦) وَنَفْس وَمَا سَوَّاهَا (٧) فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَّقُواهَا (٨) قَدُ أَفْلَحَ مَن زَكَّاهَا (٩) وَقَدُ خَابَ مَن دَسَّاهَا (١) وَقَدُ خَابَ مَن دَسَّاهَا (١٠).

### حال الناس يُوم القيامة

والناسُ يومَ القيامةُ اثنانِ: أَهلُ إجرام وتدسية، أو أهلُ فَلَاح وتزكية؛ ﴿إِنَّهُ مَنُ يَأْت رَبَّهُ مُجْرِمًا فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لَا يَمُوتُ فيها وَلَا يَحْيا (٧٤) وَمَنْ يَأْته مُؤْمنًا قَدْ عَملَ الصَّالحَات فَأُولَئَكَ لَهُمُ الدَّرَجَاتُ الْغُلَا (٧٥) جَنَّاتُ عَدن تَجْري مِنْ تَحْتها الْأَنْهارُ خَالدينَ فيها وَذَلِكُ جَزَاءُ مَنْ تَزَكَّى ﴿(طه: ٤٧٤-٧٧).

ولا زكاةَ ولا فَلاحَ إلا بفضلِ الرحيم؛ ﴿ وَلَوْلَا فَضَلُ اللّٰهِ عَلَيْكُمْ وَرَخْمِتُهُ مَا زَكًا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ أَبَدًا وَلَكِنَّ اللّٰهَ يُزَكِّي مَنْ

يَشَاءُ وَاللّٰهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (النُّور: ٢١). والعروة الوثقى، والوسيلة العُظمى توحيدُ محبة وخضوع، وصلاة قنوت وخشوع، ولسانٌ رَطُبٌ مِنْ ذَكْرِ الله، ومحبة واتباعٌ وتعزيرٌ وتوقيرٌ لرسولَ الله - عَلَيْدً - الله - عَلَيْدً - الله - عَلَيْدً الله عَمَلُى (الْأَعْلَى: (1٤) وَذَكْرَ الله مَربّهِ فَصَلّى (الْأَعْلَى: 10-1).

#### شغل النفس بالطاعة

وإذا امتلأ القلب بشى ضاق عن غيره، قال الله -تعالى-: ﴿مَا جَعَلَ الله لرَجُل منْ قُلِّبَيْن في جَوْفه ﴿ (الْأَخْزَابِ: ٤)، وَالمزاحَمَةُ مدافعَةُ، والغلبةُ للكثرة، والقلوبُ آنيةُ الله في أرضه، فأحبُّها إلى الله أرقّها وأصفاها، وإنّما يكون ذلك بما يُصَبُّ فيها؛ ولذلك لم يكن للقلب أن يتسع للشيء وضده، قال ابن مسعود -رَفِوْلُقُنُهُ-: «إن هذا مأدبة الله، فمن دخل فيه فهو آمـن»، وما ذاك إلا لأنَّه تشبع بطعامها، وتضطلع بشرابها، ومن ترك المأمور شغل بالمحظور، ومن أنقض ظهره بالأوزار ضعف عن الأذكار، ومن أضنى نفسه في الابتداع ضعف عن الاتباع، قال -تعالى-: ﴿فَنَسُوا حَظًّا ممًّا ذُكِّرُوا بِهِ فَأَغْرَيْنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءِ إِلَّى يَوْمِ الْقَيَامَةِ وَسَوْفَ يُنَبِّئُهُمُ اللَّه بَمَا كَانُوا يَضَنَعُونَ ﴿ (الْمَائِدَة: ١٤)، قال الله -تعالى-: ﴿ وَمَنْ يَغْشُ عَنْ ذَكُر الرَّحْمَن نُقَيِّضَ لَهُ شَيْطَانًا فَهُوَ لَهُ فَرَيِنٌ (٣٦) وَإِنَّهُمْ لَيَصُدُّونَهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ مُهَتَدُونَ ﴿ (الْزَّخْرُفَ: ٣٦-٣٧)،

# • ما أقبل عبد إلى الله بقلبه إلا أقبل الله عزوجل بقلوب المؤمنين إليه حتى يرزقه مودتهم ورحمتهم

ومن علَتَ همتُه سَلِمَتَ من الآفات مهجته، قال رسول الله على الله عناه في كانت الآخرة همه جعل الله عناه في قلبه، وجمع له شمله، وأنته الدنيا وهي راغمة، ومن كانت الدنيا همه جعل الله فقره بين عينيه، وفرق عليه شمله، ولم يأته من الدنيا إلا ما قدر له».

## إقبال القلب على الله

ومن عاجل البشرى لمن أقبَل بقلبه إلى ربه أن تُقبل قلوبُ العباد إليه، وتتوافق على حبه، قال بعض السلف: «ما أقبل عبد إلى الله بقلبه إلا أقبل الله –عز وجل – بقلوب المؤمنين إليه، حتى يرزقه مودتهم ورحمتهم».

## ﴿ وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فَينَا لَنَهُدينَهُمْ سُبُلَنَا ﴾

إذا استحلى اللسانُ ذكرَ الله وما والاه، وأسرعت الجوارحُ إلى طاعة الله، فحينئذ يدخل حُنب الإيمان في القلب، كما يدخل الماء البارد الشديد بردُه في اليوم الشديد حرُّه للظمآن الشديد عطشُه، ويصير الخروجُ من الإيمان أكره إلى القلوب من الإلقاء في النار، وأمَرَّ عليها من الصبر، وما صفًا القلبُ، ولا حلًا الِّذكُرُ، ولا صلحت الجوارحُ، ولا رُفعت الأعمالُ بمثل الصلاة والسلام على رسول الله - عَلَيْكَةٍ -؛ فالله أمركم بذلك، وهو -سبحانه- عليه صيلي والملائك، فقال قولًا كريمًا: ﴿إِنَّ اللَّهِ وَمَلَائكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْه وَسَلَّمُوا تَسَليمًا ﴾ (الأَحْزَاب: ٥٦).

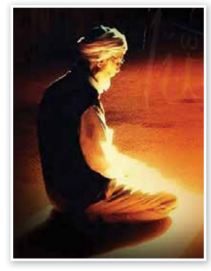
# مقصد التزكية في السنة النبوية

التزكية مقصد من مقاصد بعثة الرسل عموما، كما قال ابن القيم في مدارج السالكين: «فإن تزكية النفوس مُسلّم إلى الرسل، وإنما بعثهم الله لهذه التزكية وولاهم إياها، وجعلها على أيديهم دعوة، وتعليما وبيانا، وإرشادا، لا خلقا ولا إلهاما، فهم المبعوثون لعلاج نفوس الأمم» انتهى.

وهي غاية من غايات بعثة النبي - الله على وجه الخصوص كما قال - تعالى - الله على وجه الخصوص كما قال - تعالى - القَدْ مَنْ الله عَلَى المُؤْمنينَ إذْ بَعَثَ فيهِمْ رَسُولاً مّنْ أَنفُسهِمْ يَتُلُو عَلَيْهِمْ آيَاتُه ويُزكيهم بمعنى: ايَاتَه ويُزكيهم بمعنى: يدلهم على ما تزكو به نفوسهم، وليس يدلهم على ما تزكو به نفوسهم، وليس يُزكِي مَن يَشَاءُ .

وقد حاز النبي - على التزكية الربانية في إيمانه وعبادته وخلقه، فأرسله الله لتزكية هذه الأمة، وتطهير النفوس من دسائسها وأمراضها، ومَلَئها بكل خصال الطهر والنقاء، وقد كان ذلك في أصحابه - رضوان الله عليهم الذين تحقق فيهم هذا المقصد العظيم بأبهى صوره؛ حيث عمل فيهم النبي والتعبدية، والأخلاقية، فكانوا صفوة لا تتكرر، وبقيت الأمة تتوارث منهجهم في التزكية، وعلى قدر قرب الأمة وبعدها من هذه القدوات يكون موقعهم من هذا المقصد العظيم (التزكية).

ومفهوم التزكية كما يرى ابن تيميه في الفتاوى: «تكون بعمل الصالحات وترك

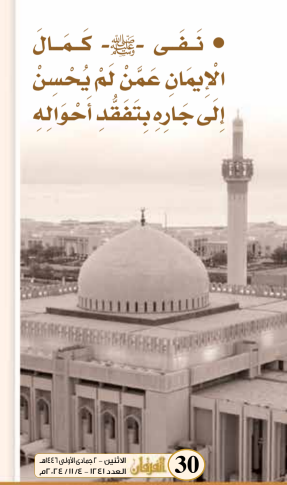


السيئات أو إزالة الشر وزيادة الخير». ويمكن القول بأن تزكية النفس: عبارة عن تخلية النفس من العيوب والرذائل والآفات الظاهرة والباطنة، وتحليتها بالفضائل، والاجتهاد المتواصل في تنميتها وإصلاحها بما يرضى الله -عز وجل-، وتحقيق الاستقامة لصاحبها في الحياة الدنيا، والفلاح والنجاة في الآخرة.

ومطلب التزكية ظاهر في دعاء النبي - التنجي - المأثور، فكان من دعائه - النبي - المثور، فكان من دعائه بن أرقم قال: كان رسول الله - التجزء اللهم إني أعوذ بك من العجزء والكسل، والجبن، والبخل، والهرم، وعذاب، القبر اللهم آت نفسي تقواها، وزكها أنت خير من زكاها، أنت وليها ومولاها، اللهم إني أعوذ بك من علم لا يغشع، ومن نفس لا يغشع، ومن نفس لا يغشع، ومن دعوة لا يستجاب لها».

# خطبة وزارة الأوقاف

# الْإِحْسَانُ إِلَى الْجِيرَانِ سَبِيلُ أَهْلِ الْإِيمَانِ الْإِيمَانِ



جاءت خطبة الجمعة لوزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية لهذا الأسبوع ٢٩ من ربيع الآخر ١٤٤٦ هـ - الموافق ٢٠٢٤/١١ م، بعنوان: «الْإحْسَانُ إِلَى الْجِيرَانِ سَبِيلُ أَهْلِ الْإِيمَانِ»، حيث أكدت أنَّ دينُنَا الْحَنيفُ حَتَّ عَلَى إحْسَانَ الْخَلْقِ بَعْضَهِمْ لَبَعْض، وَكُلَّما كَانَ الْسُلْمُ أَقْرَبَ لاَّ خِيهِ الْمُسْلَم نَسَبًا أَوْ جَوَارًا كَانَ حَقَّهُ أَعْظَم، وَالْوَاجِبُ الله وَلا تُشْرِكُوا بِه تَجَاهَهُ أَشَدُ وَأَلْرَمَ وَكُلَّما كَانَ الْسُلْمِ تَسَبًا أَوْ جَوَارًا كَانَ حَقَّهُ أَعْظَم، وَالْوَاجِبُ تَجَاهَهُ أَشَدُ وَالْدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِدي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْسَاكِينَ وَالْجَارَ شَعْنًا وَبِالْوَالدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْسَاكِينَ وَالْجَارَ ذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْسَاكِينَ وَالْجَارَ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجَنْبِ وَالْمَاكِينَ وَالْجَارَ أَنْ مَنْكَانَ مُحْتَالًا فَخُورًا ﴿ (النساء:٣٦).

وَمنَ أَجَلِّ الْحُقُوقِ الَّتِي اغْتَنَى بِهَا الْإِسْلَامُ غَايَةَ الاغتنَاء: حُقُوقُ الْجِيرَانِ بَغُضهمُ لبَعْض، منَ الْإِحْسَانِ إِلَيْهِمْ وَبَذْلُ الْمُعْرُوف وَرَجَاء الْخَيْر وَالْهِدَايَة لَهُمْ، وَكُفِّ الْأَذَى عَنْهُمْ؛ فَخَيْرُ ٱلْجِيرَانِ مَنْ بَذَلَ مَا اسْتَطَاعَهُ منَ أُوِّجُه الَّإِحْسَان؛ فَعَنْ عَبْد اللَّه بْن عَمْرو بُن الْعَاصِ -رَضيَ الله عَنْهُمَا- قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله -عَيَّا -: «خَيْرُ الْأَصْحَابِ عنْدَ اللهِ خَيْرُهُمْ لصَاحبه، وَخَيْرُ النَّجيرَانَ عندَ الله خَيْرُهُمْ لجَاره» (رَوَاهُ أَحْمَدُ وَالتِّرْمذيُّ، وَصَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ)، وَإِكْرَامُ الْجَارِ وَأَدَاءُ حَقِّه إِلَيْهِ، وَتَوْقِيرُهُ وَالْحِرْضُ عَلَيْه من عَلَامَات أُهْلِ التُّقَى وَالْإِيمَانِ؛ فَعَنَ أَبِي هُرَيْرَةَ -رَزِاتُنَكَ - قَالَ: يقالَ رَسُولُ الله - عَالِيَةٍ -: «مَنَ كَانَ يُؤْمنُ بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ۚ فَلْيُكُرِمْ جَارَهُ» (مُتَّفَقٌ عَلَيْه).

الْإحْسَانُ إِلَى الْجِيرَانِ أَمْنٌ وَأَمَانٌ

عَالاً فَحُوراً ﴿ (الْنَسَاءِ:٣٦). يُوصيني بِالْجَارِ، حَتَّى ظَنَنَتُ أَنَّهُ سَيُورِّتُهُ» (مُثَّفَّتُ عَلَيْه).

نفي كمال الإيمان

أَسْبَابِ نَشْرِ الْمُحَبَّةِ بَيْنَ الْجِيرَانِ

بِلُ حَثَّ الشُّرِعُ عَلَى الْسَبَابِ نَشُر الْمُحَبَّةَ بِيَنَ الْجَيرَانِ بِتَبَادُلِ الْهَدَايَا مِنُ طَعَام وَغَيْرِهِ مِنْ أَوْجُه الْإِحْسَانِ، وَأَلَّا يُحَقِّرَ الْجَارُ لَجَارُ الْجَارِهُ شَيْئًا مَنَ الْعَطَايَا وَلَوْ كَانَ يَسِيرًا؛ فَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ مِنَ الْعَطَايَا وَلَوْ كَانَ يَسِيرًا؛ فَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ الْعَلَاءَ «يَا نِسَاءَ النَّسِلَمَات، لَا تَحْقَرَنَّ جَارَةٌ لجَارَتَهَا، وَلَوْ فَرْسِنَ الشَّاةِ: هُو طَلْفُهُا، وَعَنْ أَبِي ذَرِّ - وَالْمَاءَ الشَّاةِ: هُو طَلْفُهُا، وَعَنْ أَبِي ذَرِّ - وَالْمَاءَ وَعَلْ السَّاةِ: هَلُو طَلْفُهُا، وَعَنْ أَبِي ذَرِّ - وَالْمَاءَ وَعَلْ الْبَا ذَرِّ، إِذَا طَبَخْتَ مَرَقَةً، فَأَكْثِرُ مَاءَهَا، وَتَعَاهَدْ جِيرَانَكَ» (رَوَاهُ مَرَقَةً، فَأَكْثِرُ مَاءَهَا، وَتَعَاهَدْ جِيرَانَكَ» (رَوَاهُ مُرَقَةً، فَأَكْثِرُ مَاءَهَا، وَتَعَاهَدْ جِيرَانَكَ» (رَوَاهُ

# إكْرامُ الْجَارِ وَأَدَاءُ حَقُّهِ إلَيْهِ وَتَوْقيرُهُ وَالْجِرْصُ عَلَيْهِ مِنْ عَلاَمَاتِ أَهْلَ التَّقَى وَالْإَيمَان

مُسْلَمٌ)، وَكُلَّمَا قَرُبَ جَارُكَ مِنْكَ مَنْزِلًا زَادَ حَقُّهُ عَلَيْكَ؛ فَعَنْ عَائِشَةَ -رَضَيَ الله عَنْهَا-، قَالَتْ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله، إنَّ لِي جَارَيْنِ فَإِلَى أَيِّهِمَا أُهُدي؟ قَالَ: «إِلَى أَقْرَبِهِمَا مِنْكِ بَابًا» (رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ).

#### الحذرمن إهمال الجيران

احدَّرُوا غَايَةُ الْحَدْرِ مِنْ إِهْمَالِ جِيرَانِكُمْ وَالِّتَّكَاسُلُ فِي أَدَاءِ حُقُوقَهِمْ، وَلَا تَكُنْ يَا عَبْدَ اللَّهِ مِمَّنْ لَا يَعْرِفُ جَارَهُ وَلَا حَالَهُ وَلَا حَاجَتُهُ؛ اللَّهِ مِمَّنْ لَا يَعْرِفُ جَارَهُ وَلَا حَالَهُ وَلَا حَاجَتُهُ؛ فَقَدَّ يَكُونُ ذِا حَاجَة، أَوْ يَتِيمًا، أَوْ مسْكينًا، فَقَدُ مَيْسُأَلُكُ اللَّهُ عَنْهُ وَعَنْ عَدَم إِحْسَانِكَ إِلَيْهِ؛ فَعَنِ ابْنِ عُمَر -رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا- قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَنْهُمَا- قَالَ: قَالَ رَسُولُ الله عَدْر مُتَعَلِقٍ بِجَارِهِ يَقُولُ: يَا رَبِّ أَسَلُ هَذَا لَمَ أَغْلَقَ عَنِي بَابَهُ، وَمَنَعْنِي فَضْلَهُ؟» (رَوَاهُ ابْنُ أَبِي الدُّنْيَا فِي مَكَارِمَ الْأَخْلَاقِ وَحَسَّنَهُ الْأَلْبَانِيُّ).

#### من أسباب سَعَادَة الْجيرَان

وَاعْلَمُ أَنَّ منْ سَعَادَة النَّجِيرَانَ: أَنْ يُحْسنَ بَغْضُهُمْ إلَى بَعْض، فَإِذًا كَثُرُ الْإِحْسَانُ، وَتَبَادَلُوا الْكَغْرُوفَ، وَسُؤَالَ بَغْضهمْ عَنْ أَحْوَال بَغْض، وَطَلَاقَةَ الْوَجْه فيمَا بَيْنَهُم، حَلَّت السَّعَادَةُ، وَإِذَا كَانَ الْجِيرَانُ عَلَى عَكُس ذَلكَ كَانَ هَذَا مِنْ تَعَاسَة الْجِيرَانِ وَحُلُولِ الْأَحْزَانِ وَكُرْهِ الْمَنَٰزِلِ وَالدُّيَارَ؛ فَعَنْ سَعْدَ بُنِ أَبِي وَقَّاصَ -رَخِالْتَهُ- قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّه - عَالَيْ -: «أَرْبَعُ منَ السَّعَادَة: الْمَرْأَةُ الصَّالحَةُ، وَالْسَكَنُ الْوَاسِعُ، وَالْجَارُ الصَّالحُ، وَالْمُزْكَبُ الْهَنيءُ. وَأَرْبَكُمُّ مِنَ الشُّقَاوَة : الْجَارُ السُّوءُ، وَالْمُرْأَةُ السُّوءُ، وَالْسَكنُ الضَّيِّقُ، وَالْلَرْكَبُ السُّوءُ» (رَوَاهُ ابْنُ حبَّانَ في صَحيحه)، وَلذَلكَ جَاءَ الْأَمْرُ بِالتَّعَوُّذ مِنْ جَارِ السُّوءَ؛ لَمَا لَهُ مَنَ الْأَثَرِ الْخَطير عَلَى حَيَاة الْمُسَلم وَدينه وَسَعَادَته؛ فَعَنُ أَبَى هُرَيْرَةَ - ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَلُّ الله -عَيَّالَةٍ-: «تَعوَّذُوا بِاللهِ منْ جَارِ السُّوء في دَار الْمُقَام؛ فَإِنَّ جَارَ النَّبَاديَة يَتَحَوَّلُ عَنْكَ»

(رَوَاهُ النَّسَائِيُّ وَصَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ).

#### منْ أَعْظُم الطَّاعَات وَالْقُرُبَات

كُمَا أَنَّ الْإِحْسانَ إِلَى الْجَيرَانِ مِنْ أَعْظَمِ الطَّاعَاتِ وَالْقُرُبَاتِ فَأَذِيَّتُهُمْ وَالْإِسَاءَةَ إِلَيْهِمَّ مَنْ أَعْظَمِ الشَّنُوبِ وَالسَّيِّئَاتِ، فَإِيَّاكَ إِيَّاكَ أَنَّ مَنْ أَعْظَمِ النَّنُوبِ وَالسَّيِّئَاتِ، فَإِيَّاكَ إِيَّاكَ أَنَّ تَكُونَ مِمَّنَ لَا يُحَسنُ إلَى جيرَانه، فَمَنْ كَانَ جَارُهُ لَا يَأْمَنُ أَذَاهُ وَمَصالتَبَهُ فَلَيْسَ بِمُؤْمِنِ كَاملِ الْإِيمَانِ؛ فَعَنْ أَبِي شُرَيْحٍ - وَالله لَا يُؤْمِنُ جَارُهُ بَوَائِقَهُ » (رَوَاهُ البُخَارِيُّ).

#### منْ أَسْبَابِ دُخُولِ النِّيرَانِ

بَلْ جَاءَ النَّصُّ عَلَى أَنَّ مِنْ أَسْبَابِ دُخُولِ النِّيرَانِ وَالْبُغْدِ عَنِ الْجِنَانِ أَذَيَّة الْجِيرَانِ؛ النِّيرَانِ وَالْبُغْدِ عَنِ الْجِنَانِ أَذَيَّة الْجِيرَانِ؛ فَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ - وَيُلِيُّ - أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ - عَالَيْ مَنْ لَا يَأْمَنُ جَارُهُ بَوَاثَقَهُ» (رَوَاهُ مُسْلِمٌ)، وَهَاتَانِ امْرَأْتَانِ امْرَأُتَانِ امْرَأُتَانِ امْرَأْتَانِ امْرَأَتَانِ امْرَانَانِ هُرَيْرَةَ وَيَعْنَى أَبِي هُرَيْرَةَ وَسَلَالُهُ اللَّهُ، إِنَّ فَلَانَةَ يُدْكُرُ مِنْ كَثَرَة صَلَاتِهَا وَصِيامِهَا وَصَيَامِهَا وَصَيَامِهَا وَصَيَامِهَا وَصَيَامِهَا بِلْسَانِهَا، بِلْسَانِهَا، بِلْسَانِهَا، بِلْسَانِهَا، فَوْرَيْ جِيرَانِهَا بِلْسَانِهَا، بِلْسَانِهَا،

- الْإِحْسَانُ إِلَى الْجِيرَانِ
   أَمْنُ وَأَمَانُ وَلِلدِّيَارِ عَمْرَانُ
   وَزِيَادَةُ فِي عُمْرِ الْإِنْسَانِ
- مَن ابْتُلِيَ بِجَارِ سُوءِ فَلْيُ قَابَلُهُ بِالْمُحْرُوفِ وَالصَّبْرِ وَالْإِحْسَانِ فَهَذِهِ وَصِيَّةُ سَيِّدِ الْأَنَام

قَالَ: «هي في النَّار»، قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّه، فَإِنَّ فُلَانَة يُذَكِّرُ مِنَ قَلَّة صيامها وَصَدَقَتها فَصَلَاتها، وَإِنَّهَا تَصَدَّقُ بِالْأَثْوَار مِنَ الْأَقْط، وَلَا تُقُذي جيرانها بلسانها. قَالَ: «هيَ فِي الْجَنَّةِ» (رَوَاهُ أَحْمَدُ وَصَحَّحَهُ الْأَلْبَانِيُّ).

#### الصبروالإحسان

مَنِ ابْتُلِيَ بِجَارِ سُوءِ فَلْيُقَابِلُهُ بِالْعَرُوفِ وَالصَّبْرِ وَالْإِحْسَانِ، فَهَدْه وَصِيَّةُ سَيِّدِ الْأَنَامَ، فَأَجْرُكَ إِلَى الرَّحْمَنِ، وَحَسَابُ الْسَيءِ عَنْدَ اللَّنَانِ، فَهَنْ أَعْظَم حُقُوقِ الْجَارِ: أَنْ تَصْبِرَ عَلَى أَذَاهُ، وَتُقَابِلَ الْإِسَاءَةَ بِالْإِحْسَانِ، وَتَدَفَعَ الشَّرَّ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ، وَلَا يُؤُدِّي هَذَا الْحَقَّ إِلَّا مَن عَرَفَ فَضَلَ الْإِحْسَانِ إِلَى الْجَارِ الْشَرَّ بِاللَّهِ مَن عَرَفَ فَضَلَ الْإِحْسَانِ إِلَى الْجَارِ يَقْدَ ذَكَرَ النَّبِيُّ - عَلَي الْجَارِ يُكْرِقُ مَمَّلُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ، يُحبُّهُمُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ، يُحبُّهُمُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ، يَتَنْهُمُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ، يَعْنَظُهُمُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ، يَعْبُهُمُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ، يَعْنَظُومُ مَوْنُ لَهُ الْجَارُ يَعْنَظُومُ مَوْنُ لَهُ الْجَارُ الْمَالُ عَلَى أَذَاهُ، حَتَّى يُفَرِقُ مَعْنَ الْمَاكُ عَلَى أَذَاهُ، حَتَّى يُفَرِقُ اللَّهُ بَيْكُهُمَا مُوتُ أَوْ ظَعْنُ » (رَوَاهُ أَحْمَدُ وصَحَّحُهُ اللَّالَيْ مَنْ حَديث أَبِي ذَرِّ - وَعَيْنَ الْمَالُ الْمَالُ عَلَى مَوْنُ مَوْنُ مَنْ حَديث أَبِي ذَرِّ وَاهُ أَحْمَدُ وصَحَّحُهُ اللَّالَةِ مَنْ مَوْنُ مَمْ مَوْنُ مَوْنَ مَوْنَ مَوْنَ مَا مَوْنُ مَعْنَ هُو مَا مَوْنُ مَا مَوْنُ مَوْنَ مَا مَوْنُ مَعْنَ هُ مَلَى الْإِلَى الْمَالُولُ الْمَالُولِ مَا مَوْنُ مَوْنُ مَعْمَدُ مَلَا الْمَعْنَ الْمَالُولُ الْمَالُولُ مَنْ مَوْنُ مَا مَوْنُ مَوْنَ مَا مَوْنُ مَا مَوْنَ مَا مَوْنَ مَعْنَ الْمَالُولُهُ مَا مُولَى الْمَالُولُ مُونُ مُولِولًا مَا مُولَى الْمَالُولُ مَا مَوْنُ مَا مُولَى الْمَالُولُ مَا مَوْنَ لَهُ الْمَالُولُ مَا مُولِكُ مَلَى الْمُولُ مَا مَوْنَ مَا مُولِكُمُ اللَّهُ مَا مَوْنَ الْمُ الْمَالُولُ مَا مَوْنَ الْمُولِي الْمَالُولُ مَا مُولِلْ الْمَالُولُ مَا مُولِكُونَ لَا الْمَالُ مَلَى الْمَالُولُ مَا مُولَى الْمَالُولُ مَا مُولِكُ مَلَى الْمُولُ مُولِكُونُ لَا الْمَالُولُولُ مَنْ مَا مُولِلُولُ مَا مُولُولُ مَا مُولِكُ مُولِقُ مُنْ الْمُعَلِي مُولِكُ مُلْمُولُ مُول

فَالصَّبَرُ وَأَجِبُ عَلَى أَذِي النَّجَارِ، كَمَا أَنَّ عَلَى الْمُؤْذِي: أَنْ يَتُوبَ إِلَى اللَّه حَتَّى لَا يَقَعَ فِي لَعَنَ اللَّه لَهُ، وَلَعْنِ النَّاسِ؛ فَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ لَعْنَ اللَّه بَاءَ رَجُلُّ إِلَى النَّبِيِّ - عَلَيْ - يَشْكُو جَارَهُ، فَقَالَ: «اذَهَبَ فَاصَّبِرْ» فَأَتَاهُ مَرَّتَيْنِ أَوْ ثَلَاثًا، فَقَالَ: «اذَهَبَ فَاصَّبِرْ» فَأَتَاهُ مَتَاعَكَ فِي الطَّرِيقِ، فَطَرَحَ مَتَاعَهُ فِي مَتَاعَكُ فِي الظَّرِيقِ، فَطَرَحَ مَتَاعَهُ فِي خَبَرَهُ، فَجَعَلَ النَّاسُ يَسْأَلُونَهُ فَيُخْبِرُهُمْ خَبَرَهُ، فَجَعَلَ النَّاسُ يَلْعَنُونَهُ: فَعَلَ اللَّهُ بِهِ، الطَّرِيقِ، وَفَعَلَ اللَّهُ بِه، وَفَعَلَ، وَفَعَلَ افَلَاسُ يَلْعَنُونَهُ: فَعَلَ اللَّهُ بِه، وَفَعَلَ، وَفَعَلَ، فَجَاءَ إِلَيْه جَارُهُ فَقَالَ لَهُ: ارْجَعَ وَصَحَحَهُ الْأَلْبُ انِيُّا تَكُرَهُهُ (رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ وَصَحَحَهُ الْأَلْبَانِيُّ).

وَيَا أَيُّهَا الْجِيرَانُ الْمُتَخَاصِمُونَ: تُوبُوا إِلَى اللَّهِ قَبْلَ يُومِ الْحَسابِ؛ فَالْوَعِيدُ شَدِيدٌ، وَالْعَقَابُ أَلِيمٌ، حَاسِبُوا أَنْفُسَكُمْ قَبْلَ أَنْ تُحَاسَبُوا، وَأَحْسنُوا إِلَى جِيرَانكُمْ قَبْلَ أَنْ يَقْضِيَ اللَّهُ بَيْنَكُمْ؛ فَعَنْ عُقْبَةَ بِن عَامِر وَقُلْ اللهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

# الأملى الإسلام والماليال يبف

القسم العلمي بالفرقان

لا يخفى على كل ذي لب، أن المجتمع الذي يقوم على التعاون والتكافل، ويوجد بين أفراده الإيثار والأخوة، هو مجتمع بناء ومتقدم ومتماسك، لا يستطيع أحد أن يهدمه، ولا

تضره نكبات الزمان، وحينما يطالب الإسلام الناس بالتكافل الاجتماعي، فإن ذلك يكون على سبيل الوجوب والإلزام، أو يكون على سبيل الاستحباب والتطوع.

# أولًا: ما كان على سبيل الوجوب والإلزام

- الـزكـاة، وهـي ركـن مـن أركـان
   الإســلام، والإســلام حـين طبقها،
   نجح في تحقيق التكافل الاجتماعي
   ومحاربة الفقر.
- الندور والكفارات، والندر قطعه الإنسان على نفسه، ويوفي به لمصلحة الفقراء والمحتاجين، والكفارات في قتل الخطأ، واليمين والظهار وغير ذلك، وتكون أيضًا في غالب أحوالها لمصلحة الفقراء إطعامًا أو كسوة.
- صدقة الفطر، في رمضان وهي واجبة على كل مسلم تجاه كل فقير ومحتاج.

# ثانيًا: ما كان على سبيل التطوع والاستحباب

أوصانا به القرآن الكريم قال الله -تعالى-: ﴿ وَتَعَاوِنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوي وَلَا تَعَاوِنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوي وَلَا تَعَاوِنُوا عَلَى الْإِثْم وَالْعُدُوانِ وَاتَّقُوا الله إِنَّ الله شَدِيدُ الْعَقَابِ ﴾ (المائدة:٢)، ويقول الله -تعالى-: ﴿ وَاتَّ ذَا الْقُرْبَى حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَلَا تُبُذِر تَبُذيرًا ﴾ (الإسراء:٢٦)، والتكافل في الإسلام معناه أن يلتزم الموسر من أفراد في الإجتمع تجاه أفراده المحتاجين، قال الله والتقوى والكرم-: ﴿ وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ مِن قَبْلَهِم يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَر إليهم وَلَا وَلُولًا وَلُولًا وَلُولًا يَجِدُونَ فِي صَدُورِهم مَ حَاجَةً مِّمًا أُوتُوا وَمُنَ يُوقَ شُعَ نَفْسِهِم وَلُو كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمُنَ يُوقَ شُعَ نَفْسِهِم وَلُو كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُعَ نَفْسِهِم وَلُو كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَن يُوقَ شُعَ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ ومَن يُوقَ شُعَ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ (الحشر:٩).

## حالات كثيرة تستدعي الوقوف بجانبها

ولا شك أن في المجتمع حالات كثيرة من البشر تستدعي الوقوف بجانبها، فهذا جائع يحتاج إلى الطعام، وذاك مريض يحتاج إلى علاج، وغيره يحتاج للسكن أو الملبس أو الغطاء أو التعليم، ولا يصح للمسلم أن يمنع خيره عن الناس، قال المسلم أن يمنع خيره عن الناس، قال الله وتعالى -: ﴿فَويُلُ لِللّهُمُ سَاهُونَ (٥) اللّذينَ هُمْ عَن صَلَاتهمْ سَاهُونَ (١) اللّذينَ هُمْ عَن صَلَاتهمْ سَاهُونَ (١) وليَمْنَعُونَ المّاعُونَ (١) ويَمَنْعُونَ المّاعُونَ (١) عن المعود اللّذينَ هُمْ يُرَاءُونَ (٦) وقد سئل ابن مسعود (الماعون فقال: «هو ما يتعاطاه الناس عن الماعون فقال: «هو ما يتعاطاه الناس وأقدر وأشباه ذلك». وأوصانا رسول الله بالتكافل فيما بيننا؛ ويثن روي أن عبدالله بن عمر حيث حيث روي أن عبدالله بن عمر حيث قال: قال رسول الله حيث المسلم أخو

المسلم لا يظلمه ولا يسلمه، ومن كان في حاجة أخيه كان الله في حاجته، ومن فرج عن مسلم كربة، فرج الله عنه كربة من كربات يوم القيامة، ومن ستر مسلما ستره الله يوم القيامة»، وعن أبى سعيد الخدرى قال: بينما نحن في سفر مع النبي - عَلَيْهُ - ؛ إذ جاء رجل على راحلة له، قال: فجعل يصرف بصره يمينًا وشمالًا، فقال رسول الله - عَلَيْهُ-: «من کان معه فضل ظهر فلیعد به علی من لا ظهر له، ومن كان له فضل من زاد فليعد به على من لا زاد له، قال: فذكر من أصناف المال ما ذكر، حتى رأينا أنه لا حق لأحد منا في فضل» (أخرجه مسلم برقم ٤٥٣٨)، وقد أكد رسول الله - عَلَيْهُ-مسؤولية المجتمع عن كل فرد محتاج فيه، وذلك في عبارة شديدة الإنذار واضحة البيان للفرد والمجتمع؛ حيث قال: «ليس المؤمن بالذي يشبع وجاره جائع إلى جنبه» البخاري في الأدب المفرد.

#### تعاون الصحابة فيما بينهم

وكذلك كان الصحابة يتعاونون ويساند بعضهم بعضًا عند الحاجة، ففي عام الرمادة آخر سنة ١٧هـ وأول سنة ١٨هـ في خلافة عمر بن الخطاب؛ حيث اسودت الأرض من قلة المطرحتى عاد لونها شبيها بالرماد، أخرج الطبري من خبر عبدالرحمن بن كعب بن مالك قال: «كانت الرمادة جوعًا شديدًا أصاب الناس بالمدينة وما حولها، حتى جعلت الوحوش تأوى إلى الإنس، وحتى جعل الرجل يذبح الشاة فيعافها من قبحها، وإنه لمقفر» إنها شدة الحاجة والجوع؛ مما جعل الفاروق يقسم ألا يأكل سمنا ولا سمينا حتى تمر هذه الأزمة.

وقال الحافظ ابن كثير: «وقد روينا أن عمر عسّ المدينة ذات ليلة عام الرمادة

ترسّخ الإسكالم في (الكونغو) قديما، ومنذ عام ١٨٣٠م أخد في الانتشار بفضل التجار العرب الذين قدموا إلى (الكونغو) بغرض التجارة

فلم يجد أحدًا يضحك، ولا يتحدث الناس في منازلهم على العادة، ولم ير سائلًا يسأل، فسأل عن سبب ذلك فقيل له: يا أمير المؤمنين، إن السوَّال سألوا فلم يعطوا، فقطعوا السؤال، والناس في هم وضيق فهم لا يتحدثون ولا يضحكون» انظر البداية والنهاية لابن كثير.

هذا تصوير لحال لن ينقذ منها شخص، إنما يجب أن تتعاون الأمة للخروج من هذه الأزمة؛ ولذلك كتب عمر بن الخطاب إلى عمرو بن العاص في مصر: واغوثاه، واغوثاه، واغوثاه، فقال عمرو بن العاص: والله لأرسلن له قافلة من الأرزاق أولها في المدينة وآخرها عندي في مصر، وفعل ذلك كثير من الولاة في الأمصار، وهكذا يكون المسلم عند الأزمات والشدائد يعطى ويساعد ويعين وينصر.

## حب الخير للناس وكفالتهم

ولقد ضرب النبي - عَلَيْهُ - أروع الأمثلة في حب الخير للناس وفي كفالتهم، فها هي ذي قصته مع جابر بن عبدالله الصحابي الجليل الذي قتل أبوه في معركة أحد، وخلف له سبع أخوات ليس لهن عائل غيره، وخلف دينًا كثيرًا على ظهر هذا الشاب الذي لا يزال في أول شبابه، وكان جابر دائم الفكر منشغل البال بأمر دينه وأخواته، والغرماء يطالبونه صباحًا ومساءً، خرج جابر مع النبي - عَلَيْهُ - في غزوة ذات الرقاع وكان لشدة فقره على

جمل کلیل ضعیف ما یکاد یسیر به، فسبقه الناس وصار هو في آخر القافلة، وكان النبي - عِيْكَةً - يسير في آخر الجيش، فأدرك جابرًا وقال له: «ما لك يا جابر؟» قال: يا رسول الله أبطأ بي جملي فقال - عَلَيْهُ-: «أنخه»، فأناخه جابر، ثم قال: «أعطني العصا من يدك، وضرب الجمل بالعصا شيئًا يسيرًا، فنهض الجمل يجرى قد امتلأ نشاطًا»، التفت النبي إلى جابر فهو شاب ضحى بمتعته؛ حيث تزوج سيدة كبيرة لأجل أخواته، فقال له: «لعلنا إذا أقبلنا إلى المدينة، فتسمع بنا زوجتك، فتفرش لك النمارق فرحًا بك وتبسط فراشها»، فتذكر جابر فقره، وفقر أخواته، فقال: نمارق! والله يا رسول الله ما عندنا نمارق؛ فقال - عَلَيْكِ -: «إنه ستكون لكم نمارق إن شاء الله، ثم مشيا وقد وهب رسول الله لجابر أربعين درهما» (مسند الإمام أحمد ٣٧٢/٣) وهكذا ساعد رسول الله هذا الشاب المسلم وأعطاه ما يبدأ به حياته، وفي المسلمين من يقتدى بالرسول الكريم ويساعد الشباب والأرامل والمحتاجين.

### الوقف الخيري

وأعمال الخير تكون في الوقف الخيري الذي هو من الصدقات المستحبة ويستمر خيرها ويتجدد ثوابها إلى ما بعد الممات. قال - عَلَيْكَةِ -: «إذا مات الإنسان انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية، أو علم ينتفع به، أو ولد صالح يدعو له، وكذلك الوصية وهي أن يوصى المسلم قبل موته بجزء من ماله لجهات البر والخير، والعارية وهي الانتفاع بحوائج الآخر مجانًا وهبةً؛ كل ذلك لنفع الناس طمعًا في رحمة الله. قال الله -تعالى-: ﴿مَا عندَكُم يَنفَدُ وَمَا عندَ الله بَاق﴾ (النحل:٩٦).

# خواطر الكلمة الطيبة

# سبل

# الاستقامة

 حقيقة الاستقامة في الشرع تتضمن أمرين الأول: السير على الطريق والثاني: الاستمرار والثبات عليه حتى المات

د. خالد سلطان السلطان

#### منن الله -عزوجل- كثيرة

فيقول -رحمة الله عليه-: «العارف يسير إلى الله -عزوجل- بين مشاهدة المنّة وبين مطالعة عيب النفس» ومنن الله -عزوجل- كثيرة قال -تعالى-: ﴿ وَإِن تَعُدُّوا نَعْمَةُ اللَّهِ لًا تُحُصُوهَا﴾ ُ»، نعم الله تعالى كثيرة لا يستطيع الإنسان عدها، لكن أعظم النعم وأعظم الرزق هو نعمة الهداية إلى صراط الله المستقيم، واليوم- على كثرة انتشار تلك الفتن حول العالم- علينا أن نحمد الله -عزوجل-على سلامة العقيدة والمنهج؛ لأنه على عقيدة أنه مسلم، ثانیا علی أنه علی عقيدة صحيحة، ثم ثالثا لأنه على منهاج وطريق قويم على

اليوم نقف معكم على كلمة مختصرة لشيخ الاسلام ابن تيمية -رحمه الله- ولكنها في الحقيقة تحمل معاني كثيرة، يقول -رحمه الله- وهو يشرح كيف يسير الإنسان في هذه الدنيا على طريق الاستقامة حتى لا ينحرف به الطريق؟ يقول -رحمة الله عليه-، «العارف يسير إلى الله -عزوجل- بين مشاهدة المنة ومطالعة عيب النفس»، أي المسلم البصير، الذي يطلب العلم ويعرف من كلام الله -تعالى- ما يعرف، ويعرف من كلام النبي - الله عرف، لابد أن يتزود بالعلم والمعرفة في طريقه إلى الله -عزوجل.

طريقة أهل السنة والجماعة، وترى الناس كيف يعصفون ببعضهم وسط تلك الفتن وهم لا يستطيعون تحمل الواقع لقلة العلم وانتشار الجهل وعدم الاقتداء بالنبي - وعدم الوعي بسيرته، فضلًا عن سير الأنبياء والمرسلين من قبل.
ما منا من أحد إلا وفيه عيوب وليس عيبًا

ما منا من أحد إلا وفيه عيوب وليس عيبًا واحدًا، ولكن الله -عزوجل- تجمل على عباده بالستر، والحمد لله جل وعلا الذي ما جعل لهذه العيوب روائح، وإلا لأفتُضعنا عند الناس، ويقول الإمام القحطاني -رحمه الله- في نونيته:

والله لو علموا قبيح سريرتي

لأبي السلام على من يلقاني

ولأعرضوا عني وملوا صحبتي

ولبؤت بعد كرامة بهوان

لكن سترت معايبي ومثالبي

وحلمت عن سقطي وعن طغياني

فلك المحامد والمدائح كلها

بخواطري وجوارحي ولساني

ولقد مننتَ عليَّ رب بأنعم

مالى بشكر أقلهن يدان

#### مطالعة عيب النفس

وقضية مطالعة عيب النفس لابد وأن تشغلنا في أنفسنا، فعندما نعلم عيوبنا وندرك أننا سنقف بين يدي الله -تعالى- للحساب على هذه العيوب، فيكون ذلك دافعا للعمل على إصلاحها قال -تعالى-: ﴿قَدْ أَقْلَحُ مَن زَكَّاهَا﴾ يعني زكى هذه النفس، والإنسان إذا ركز في هذا الأمر ووضع أمامه عيوب نفسه فإنه سينشغل بنفسه عن عيوب الآخرين، وهذا ليس



# مشاهدة المنة توجب على العبد المحبة والحمد والشكر لولي النعم والإحسان ومطالعة عيب النفس توجب الذل والانكسار والافتقار إلى الله والتوبة في كل وقت

معناه غياب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وإنما المقصود هو الانشغال بالدرجة الأولى باصلاح نفسك كما قال -تعالى-: ﴿يَا أَيُّهَا النَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا﴾، ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنفُسَكُمْ لاَ يَضُرُّكُم مَّن ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ﴾؛ فأنت أخي الكريم اسلك صبيل الاهتداء، وطهر نفسك ثم وأنت في الطريق تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر.

#### ما اللمم؟

قال الله -تعالى-: ﴿اللَّذِينَ يَجْتَبُونَ كَبَائِرَ الْإِثْمَ وَالْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّمَمَ﴾، فما هو اللمم؟، فالله أبن عباس -رضي الله عنهما-: «ما رأيْتُ شيئًا أشبَه باللَّمَم ممّا قال أبو هُريرة: قال رسولُ الله - عَلَيْ ان الله على ابن آدَمَ حظّه من الزِّنَا أَدرَك ذلك لا محالةً: فزنا العين النَّطرُ وزنا اللّسانِ النُّطقُ والنَّفسُ تتمنَّى ذلك وتشتهي، ويُصدِّقُ ذلك الفرِّجُ أو يُكذِّبُه»، يقول: ما رأيت شيئا أشبه بها-: أي يفسرها- قال



إلا مما سمعت من أبي هريرة - رَافِي عن النبي - أنه قال: «كتب على ابن آدمَ حظُّه من الزنا فهو مدركٌ ذلك لا محالة، فالعينانِ تزنيانِ وزناهما النظرُ، والأذنانِ تزنيانِ وزناهما السمعُ، واليدان تزنيان وزناهما المشي، والرجلان تزنيان وزناهما المشي،

والقلبُ يتمنى ويشتهي، والفرجُ يصدقُ ذلك أو بكذئه».

#### أعلم الأمة بعلم التأويل

وتخيل صحابي ينقل عن صحابي، أعلم الأمة بعلم التأويل، ينقل عن أكثرها علما بالرواية عن رسول الله - عَلَيْ -، وهذا من أدب الصحابة، وفي هذا الحديث بين النبي - عَلَيْهُ-أن الزنا نوعان: زنا جوارح وزنا فروج، وزنا الفروج عافانا الله من الكبائر التي فيها حدود، ولكن هناك زنا لجميع الجوارح حتى القدم كما ذُكر في رواية أخرى عن النبي - عَلَيْهُ-، فالصغائر بريدٌ للكبائر، وزنا الجوارح -عافانا الله- طريق لزنا الفرج؛ ولذلك عندما نتكلم عن عيوب النفس ترى عيوبك قد توصلك إلى شيء عظيم إن لم تهتم بإصلاحها وتزكيتها فتعيق المسير بينك وبين الله -سبحانه وتعالى. ويقول ابن القيم -رحمه الله-: «لابُدّ للسالك من همة تُسيّرهُ، وتُرقَيه، وعلم يُبصّرُه، وَيهديهُ»، فلابد للمرء من همة في قلبه تدفعه للسير في طريق الوصول إلى رضوان الله -عزوجل- وترقيه فيه، ولابد له من علم نافع يهتدى به للطريق الصحيح.

# حقيقة الاستقامة

حقيقة الاستقامة في الشرع تتضمن أمرين: السّير على الطريق، وهذا المعنى يُفسِّرُهُ قوله -تعالى-: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواً اتَّقُواً اللَّه حَقَّ تُقَاته..﴾، والثاني: الاستمرار والثبات عليه حتى الممات، وهذا المعنى تُفسِّرُهُ بقية الآية: ﴿.. وَلاَ تَمُوتُنَّ إِلاَّ وَأَنْتُمْ مُسلَمُون﴾ (آل عمران:٢٠١)؛ فيكون المعنى: استقيموا وأثبتوا على التقوى حتى يأتيكم الموت وأنتم على ذلك، وتتحقق الاستقامة بأمور، أولها: يأتي الفرائض والواجبات، وأهمها وأُسُّها التوحيد «شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله»؛ هو أوجب الواجبات، وأعظم الحسنات، وأفضل الطاعات، وهو أول ما أمر الله به عباده، وهو حده عليهم، وهو مفتاح دعوة الرسل، وتحقيق ذلك بعبادة الله الرسول - على قرينة التوحيد في الكتاب والسُّنَة.. وثانيها: الصلوات الخمس وهي قرينة التوحيد في الكتاب والسُّنَة.. وثانيها: الواجبات الخمس والحج، هذه أركان الإسلام.. ورابعها: أداء الواجبات الأخرى كالأمر بالمعروف، والنهى عن المنكر، وحقوق العباد،

وكلها تدخل في الفرائض، فتكون مما يحقّق الاستقامة.. وعليه فالاستقامة إنما تتحقق بأداء حقومً الله، وحِقوق العباد.

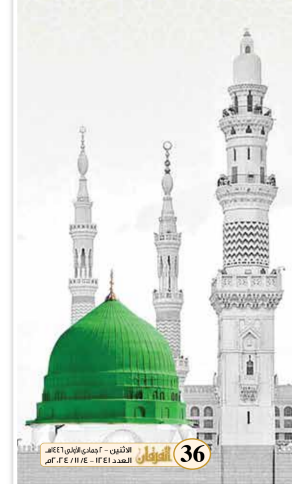
ومما يحقق كمال الاستقامة أيضاً: أداء النَّوافل، ومِنْ حكمة الله أَنْ شَرَّع لعباده نوافل الطاعات في مختلف العبادات؛ كالصلاة، والصدقة، والصيام، والحج وسائر الطاعات التي فرضها الله على عباده، فشرع من جنسها ما هو تطوع.

ومما يحقق الاستقامة كذلك: اجتناب المحرمات، واجتنابها يكون بامتثال المأمورات، واجتناب المحظورات، وأهمها الكبائر، ومن اجتنب الكبائر فهو على خير كثير، قال الله -تعالى-: ﴿إِنْ تَجْتَنبُوا كَبَائِرَ مَا تُنَهُوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرُ عَنْكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَنُدْخِلْكُمْ مُدْخَلًا كَرِيمًا ﴾ كَبَائِرَ مَا تُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكفِّرُ عَنْكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ وَنُدْخِلْكُمْ مُدْخَلًا كَرِيمًا ﴾ (النساء: ٣١)؛ قال الشيخ السعدي -رحمه الله-: «وهذا من فضل الله وإحسانه على عباده المؤمنين وعدهم أنهم إذا اجتنبوا كبائر المنهيات غُفر لهم جميع الذنوب والسيئات، وأدخلَهم مُدخلًا كريماً كثير الخير وهو الجنة المشتملة على ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر».. اهـ.

قواعد نبوية في الأخلاق والمعاملات

# الإحسان إلى الجار

الشيخ: د.فهد الجنفاوي



قاعدة نبوية عظيمة من كلام النبي - الله وهديه، تمثل أساسًا متينًا للعلاقات الاجتماعية بين المسلمين ولا سيما الجيران، هذه القاعدة هي قول النبي - الله واليوم الأخر فلينحسن إلى جاره»، وقال الله -تعالى-: ﴿وَاعْبُدُوا اللّٰهَ وَلا تَشْرِكُوا بَه شَيْئًا وَبِالْوَالدَيْنِ إِحْسَانًا ﴾ إلى قوله -تعالى-: ﴿وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنبِ وَابْنِ السَّبِيلِ ﴾، فبين -سبحانه- أنَّ هؤلاء الأصحاب وهؤلاء الجيران لهم حقوق، وأن أداء حقوقهم خصلة من خصال الإيمان.

وصية النبي - عَلِيَّةٍ - للصحابة

وكان النبي - على السحابة بالجيران والإيثار لهم، قال الصحابة بالجيران والإيثار لهم، قال والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، الله؟ قال: جارٌ لا يؤمن جارُهُ بوائقه، قالوا: يا رسول الله، وما بوائقه قال شرُّهُ» دائما يكون في خوف من الجار، إما أن يؤذيه في بيته أو في أولاده، أو يتجسس عليه، أو غير ذلك.

وقول النبي - عَلَيه - : «مَن كان يؤمنُ بالله واليوم الآخر» بمعنى أن من أدلة الإيمان أن الإنسان يراعي جاره، وأنَّ الجار له مكانة عظيمة في الإسلام، والاهتمام به من الشريعة ومن الدين، ورعايته خصلة من خصال الإيمان.

#### واقع الحال اليوم

مع الأسف اليوم أصبح بعض الجيران لا يعرفون جيرانهم إلا من رحم الله، لا يسألون عنهم ولا عن أحوالهم، ولا يُهدي لهم ولا يزورهم، لا يشاركهم في أفراحهم أو أتراحهم، النبي - والله عنه أو أتراحهم؛ فعن أبي ذر - والله عنه قال: «أوصاني خليلي: إذا طبخت فأكثر من قالزق، ثمَّ انظُر بعضَ أهل بيت من جيرانك فاغرف لهم منها»، وهذه الوصية وصية عظيمة جدا تضمن للإنسان السعادة، إذا كان الإنسان يأمن جيرانه الذين عن يمينه وعن شماله وأمامه وخلفه أو من كان أبعد منهم، إذا أمنهم على نفسه وأهل بيته يجد الراحة والطمأنينة.

#### مراعاة حق الجار

فعلى الإنسان أن يراعي جاره وأن يهتم به فهذا من كمال الإيمان «مَن كان يؤمنُ بالله واليوم الآخر فليُحسن إلى جاره»، الإحسان إلى الجار طاعة لله -تعالى-، يقول النبي - والله المساء المسلمات، لا تَحْقرنَ جارَة لجارتها، ولو فرسن شاة»، وهو ظفر الشاة، يعني لا تحتقر أن تهدي لجارتها ولو كان أمرا يسيرا.

من أنواع إيذاء الجار

ومن أنواع عدم احترام الجار وأذيته، أذيته باللسان، فعن أبي هريرة - وَاللَّهُ مَال اللهِ، فُلانة تصوم أللهُ، فُلانة تصوم

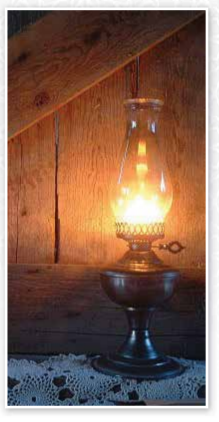
النَّهارَ وتَقومُ اللَّيلَ، وتُوَذي جيرانها، قال: هيَ في النَّارِ، قالوا: يا رَسولَ الله، فُلانةُ تُصلِّي المَكتوبات، وتَصَّدَّقُ بِالأَثوارِ مَنَ الأَقط، وَلا تُؤذي جيرانها، قال: هيَ في الجَنَّة»، هذه المرأة ليس لها مثيل في صلاحها وصلاتها وصدقاتها، لكن غي صلاحها إشكالية وهي أنها تؤذي جيرانها بلسانها. قالوا: يا رسول الله، ولكنها تؤذي جيرانها بلسانها. قال: هيَ في النَّار، بسبب أنها تؤذي جيرانها بلسانها.

إيداء الجار معصيه لله - بعالى فعلى الإنسان ألا يؤذي جاره لا بفعل ولا بقول؛ فإيذاء الجار هو معصية لله اتعالى-، واحترام الجار وتقديره وتبجيله والإيثار له طاعة وقربة لله اتعالى-، وكان سلفنا الصالح وعلى رأسهم الصحابة ارضي الله عنهم يتحسسون جيرانهم. يقول النبي - الله عنهم يتحسسون من بات يقول النبي الله عنهم عنبه جائعٌ وهو يعلمُ»، شبعان وجارُه إلى جنبِه جائعٌ وهو يعلمُ»،

• للجيران في الإسلام منزلة عظيمة ولقد أوصانا الله تعالى في كتابه العزيز وعلى لسان نبينا محمد على بالجيران خيراً وإن كانوا غير مسلمين

هذا دليل على عدم إيمانه؛ أنه شبعان وجاره فقير أو مسكين أو محتاج أو لا يستطيع أن يفي ببعض احتياجاته.

فتفَقَّد الجيران والسؤال عنهم إذا سافروا، ومشاركتهم في أفراحهم أو في أتراحهم طاعة وقربة لله -تعالى-، وما أحوجنا اليوم أن نرجع إلى سنة نبينا - وأن نتعاهد جيراننا وأن نسأل عنهم وأن نشاركهم في أفراحهم وأتراحهم؛ فإن هذه خصلة من خصال الإيمان.



#### أحوال السلف مع الجيران

إن للجيران في الإسلام منزلة عظيمة، ولقد أوصانا الله -تعالى- في كتابه العزيز، وعلى لسان نبينا محمد - على الجيران خيراً وإن كانوا غير مسلمين، حتى يعيش المجتمع في سلام وأمان، ولقد كان السلف الصالح يحفظون حقوق جيرانهم المسلمين وغير المسلمين، وسوف نسوق بعضًا من هذه النماذج الرائعة لتكون نبراساً نسير على هديه في وقتنا الحاضر.

- رأى أبو بكر الصديق ولاه عبدالرحمن يناصي (يخاصم) جاراً له فقال: لا تناص جارك؛ فإن هذا يبقى والناس يذهبون.
- رُوى أن رجلاً جاء إلي عبدالله بن مسعود - رضي - فقال له: إن لي جاراً

يؤذيني ويشتمني ويضيق عليَّ فقال: اذهب فإن هو عصى الله فيك فأطع الله فيه.

- بلغ عبدالله بن المقفع أن جاراً يبيع داره في دين ركبه، وكان يجلس في ظل دار هذا الجار، فقال: ما قمت إذاً بحرمة ظل داره إن باعها معدماً، فدفع إليه ثمن إلدار وقال: لا تبعها.
- قَالَ عُبَيْدُ الله بْنُ الشَّمَيْط: جَاءَت امْرَأَةٌ إِلَى الْحَسَنِ تَشْكُو الْحَاجَةَ، فَقَالَتُ: إِنِّي جَارَتُكَ، قَالَ: «كَمْ بَيْنِي وَبَيْنَك؟» قَالَتْ: عَشُرُ، فَنَظَرَ قَالَتْ: عَشُرُ، فَنَظَرَ تَحْتَ الْفَرَاشِ فَإِذَا سِتَّةُ دَرَاهِمَ أَوْ سَبْعَةٌ، فَأَعْطَاهَا إِيَّاهَا وَقَالَ: «كذَنا نَهْلكُ».
  - قَالَ دَأُوُّدُ بُنُ أَبِي عَبُد الرَّحْمَنِ، (جَارُ مَالِك بُنِ دِينَار): كَانَ لِبَعْض جيرَانِ مَالِك بُنِ دِينَار كَلَّبٌ ضَعِيفٌ، جيرَانِ مَالِكِ بُن دِينَار كَلَّبٌ ضَعِيفٌ،

فَكَانَ مَالكُ «يُخْرِجُ لَهُ كُلَّ يَوْمٍ طَعَامًا، فَيُلَّ يَوْمٍ طَعَامًا، فَيُلْقِيهِ إِلَّهِ.».

• جَاء َ رَجُلُ إلَى أَبِي الْعَبَّاسِ أَحَمَد بَنِ يَحْيَى بَنِ تَعْلَبِ يُشَاوِرُهُ فِي الانْتقالِ عَنْ مَحَلَة إلَى أُخْرَى لتَأَذَّي الْجَوَارِ، فَقَالَ الْعَرَّبُ تَقُولُ صَبَرُكَ عَلَى أَذَى مَنْ تَعْرِفُهُ خَيْرٌ لَك مِنْ اسْتِحْدَاث مَنْ لا تَعْرِفُهُ، وَكَانَ الشَّيْخُ تَقِيُّ الدِّينِ يَقُولُ هَذَا اللَّينِ يَقُولُ هَذَا اللَّمْنِ اللَّينِ يَقُولُ هَذَا اللَّمْنَ الْمَنْعَلَى أَيْضًا.

فأين هؤلاء الأئمة الكرام من الجيران في زماننا الذين لا يكاد يتوقف أذاهم وسَبهم وهجرانهم ومشاجراتهم وتقاطعهم وكيد بعضهم لبعض رجالاً ونساءً وأطفالاً، وكأنهم في معزل عن الآيات القرآنية الكريمة والأحاديث النبوية الشريفة الواردة في الإحسان إلى الجيران.

• دنيا الأمانة وعالم الائتمان جميل وطيب
 مقامه فهو راحة وطمأنينة للمجتمع
 وللفرد ورفعة شأن لأصحابه

# المجتمعات

# بين انقراض الأمانة وتفشّي الخيانة!

#### د. <mark>هيام الجاسم</mark>

عن حذيفة بن اليمان - وَ فَي جَذْر قُلُوبِ الرِّجَالِ، ثُمَّ عَلَمُواْ مِنَ الْقُرْآنِ، رَأَيْتُ أَحَدَهُما وأَنَا أَنْ طُرُ الآخَرَ؛ أَنَّ الأَمَانَةَ نَزَلَتْ فَي جَذْر قُلُوبِ الرِّجَالِ، ثُمَّ عَلَمُواْ مِنَ الْقُرْآنِ، ثُمَّ عَلَمُوا مِنَ السُّنَّة وحَدَّثَنَا عِن رَفْعَهَا قَالَ: يَنَامُ الرَّجُلُ النَّوْمَةَ فَتُقْبَضُ الأَمَانَةُ مِن قَلْبِه، فَيَظَلُ أَثَرُهَا مِثْلَ أَثَر الْوَكْت، ثُمَّ يَنَامُ النَّوْمَة فَتُقْبَضُ الأَمَانَةُ مِن قَلْبِه، فَيَظَلُ أَثَرُهَا مِثْلَ أَثَر الْوَكْت، ثُمَّ يَنَامُ النَّوْمَة فَتُقْبَضُ فَيبِقَى فيها أَثَرُهَا مِثْلُ أَثَر الْجُلِ، كَجَمْر دَحْرَجْتَهُ علَى رِجْلكَ فَنَفِطَ، فَتَرَاهُ مُنْتَبِرًا وليسَ فيه شيءٌ، ويُصِبِّ النَّاسُ يَتَبَايِعُونَ، فلاَ يَكَادُ أَحَدٌ يُؤَدِّي الأَمَانَةَ، فيُقَالُ: إَنَّ في بَنِي فُلَانٍ رَجُلاً أَمِينًا، ويُقَالُ للرَّجُلِ، مَا أَعْقَلُهُ وما أَظْرَفَهُ وما أَجْلَدَهُ، وما في قَلْبِه مِثْقَالُ حَبَّة خَرْدَل مِن إِيمَانِ ولَقَدْ أَتَى عَلَيَّ زَمَانٌ، وَلاَ أَيْ الْمُؤَلِقُهُ وما أَجْلَدَهُ، وما في قَلْبِه مِثْقَالُ حَبَّة خَرْدَل مِن إِيمَانِ ولَقَدْ أَتَى عَلَيَّ زَمَانٌ، وَلَا لَيْ أَيْ اللَّهُ مِا يَعْتُ النَّهُ وما أَظْرَفَهُ وما أَجْلَدَهُ، وما في قَلْبِه مِثْقَالُ حَبَّة خَرْدَل مِن إِيمَانِ ولَقَدْ أَتَى عَلَيَّ زَمَانٌ، وَلاَ اليَومَ، فَما اليَومَ؛ فَما اليَومَ؛ فَمَا اليَومَ؛ فَما أَبَالِي أَيْكُمْ بَايَعْتُ وَالْكُا وفُلَانًا وفُلَانًا وفُلَانًا وفُلَانًا وفُلَانًا وفُلَانًا وفُلَانًا وفُلَانًا وفَلَانًا و

هكذا وصفت رواية الحديث أحوال الناس حين تنقرض الأمانة، وقوله - الله - الأمانة، وقوله الأمانة نزلت في جذر قلوب الرجال» فالإنسان مفطور مجبول على الانضباط بالأمانة وأن يكون أميناً؛ إذ الأمانة خُلُق فاضل محمود مطلوب مع كلّ نفس من أنفاس بني الإنسان، فلقد اتفقت جميع الأمم والخَلِق أنّ الأمانة مطلوبة فضلا عن أنها بل ومحرّمة، وإنّ شيوع وتفشّي الخيانة في البيوت والتعاملات وفي التجارة والوظائف لدلالة كبرى على انحدار وانخفاض مستوى الأمانة إن لم يكن تلاشيها التدرّجي الذي يذكره الصحابى حذيفة.

#### الحذروالقلق

أعزائي القراء، ونحن في زماننا هذا نلاحظ كثيرا أنّ غالب الناس يبدو عليهم

الحذر والقلق في اختيار من يتعاملون معه ولاسيما من العمّال في المهن الحرفية الحرّة من بيع وشراء وبناء وسباكة ونجارة وما إلى ذلك من الحرف اليدوية، تجدهم يتواصون فيما بينهم، يسألون ويتحرّون ويطلبون الصادق الأمين المتقن النّصوح في عمله ولايسلّمون العمل لأيّ شخص، فقد يخون أمانة المهنة التي يؤديها وقد

لا يمكن للإنسان أن يكون أمينا إلا وهو يتحلّى بالإيمان بالله وبأركانه كافة ويكون متيقنا بما عند الله من أجر وثواب فلا أمانة لمن لا إيمان له كما أخبرنا النبي إلى الله عنه عنه الله عنه الله

يطلب أجرا فوق ما يستحق لإنجاز العمل أو يكون من السرّاقين وغيرها من المحاذير والمخاوف، حتى صار الناس لا يجرؤون على الخوض في أي مجال مع آخرين بدون معرفة مسبقة بهؤلاء، كيف هي أمانتهم في العمل؟

#### النفس الأمينة

عزيزي القارئ، عزيزتي القارئة، إنّ النفس الأمينة عقلها مؤتمن وقلبها مليء بالائتمان على كل شيء ولكل شيء بل هي مصطبغة بالأمانة حتى تجعل الناس يشعرون بالأمن والأمان النفسي معها، فلا يمكن للإنسان أن يكون أمينا إلا وهو متحلِّ بالإيمان بالله وبأركان الإيمان كفة، ومتيقّن بما عند الله من أجر وثواب، فلا أمانة لمن لا إيمان له كما أخبرنا النبي -

# ● المسلمون يمتلكون روادع شرعية من عند الله تُحدث في النفس انضباطا ذاتيا يجعل من المسلم مثاليا جدا في تعاملاته كافة

#### شبهة عن الأمانة

ومن جهة أخرى لنتفطّن وننتبه من أنّ يُلقي عليك امرؤ شبهة عن أمانة الناس في دول الغرب وأنهم مؤتمنون ومخلصون بينما المسلمون يفتقدون الأمانة، فدعًك من قوله ذاك، فهؤلاء القوم في دول الغرب يحكمهم القانون الصارم المحكم ذو الفعالية العالية والتطبيق الواقعي الرادع للشعوب، فلذلك هم من أحرص الناس على العمل وفق القانون والقواعد وعدم مخالفته في التعاملات التي يمنعها قانون بلادهم خشية الوقوع تحت طائلة المساءلة القانونية.

ونحن المسلمين نمتلك روادع شرعية من عند الله، تشكّل في النفس انضباطا ذاتيا، يجعل من المسلم مثاليا جدا في تعاملاته، ولكن كلما نقص وانخفض الاعتبار الديني والارتباط بمنظومة الحلال والحرام والواجب في نفس المسلم، وقلّ يقينه وإيمانه بجزاء الله وعقوبته التفت للواقع فاستسهل ترك الأخلاق والانحراف عن التعامل من خلالها ظنّاً منه أنه بعيد عن مساءلة القانون في البلاد له، ويظل سنوات وسنوات وهو مخالف للقانون ثم في غفلة منه يُقبض عليه ولات حين ندم ولا عزاء للمتردّية والنطيحة حينما تفقد رادع رب العباد في نفسها!

#### دنيا الأمانة

دنيا الأمانة وعالم الائتمان جميل وطيب مقامه فهو راحة وطمأنينة للمجتمع وللفرد ورفعة شأن لأصحابه ولو يعلم الخائنون وفاقدو الأمانة تلك الراحة النفسية والهناء القلبي الذي يحيا به الأمناء في الدنيا، لجالدوهم ونافسوهم

عليها! فمن عظيم شهرة النبي - الله وقبل نبوّته أنه الصادق الأمين والناس في قريش أحبته لأمانته وصدقه، حتى أنهم كانوا - ولا سيما الذين بعد لم يسلموا يودعون الودائع عنده حتى بعد نبوّته! واعجباً كيف يرفع الله قدر من كان رائدا في الانضباط الخُلُقي! فالأمانة تدخل في كل شأن، وأمرها عظيم، وهي في مقدمة الأخلاق وصدارتها ورأسها، وتكون دافعا لتعلم فقهيات الكتاب والسنة بتفاصيلها.

#### بين الخيانة والأمانة

أعزائي القراء، إنّ خلق الأمانة من الصفات الحسنه التي يستحسنها كل ذي عقل بفطرته ويستقبح خلافها وضدها من الخيانة والغدر والخديعة؛ فالنفس البشرية تنفر طبعيا وجبلة من قبائح الصفات، ولقد اتفقت الأمم قاطبة على ذلك الاستحسان الفطري والاستقباح الجبلي؛ لذلك فجميع الناس الذين هم في دائرة الإسلام وخارجها يستكف ويبغض من يغدر به ويخونه، وتجده يتودد ويتلطف ويحب من شيمته الأمانة وسمته الأمان.

#### واقع الحال

والمحزن والمخزي في واقع الحال، أنّ الأمانة مثلما نزلت في جذر قلوب

• خلق الأمانة من الصفات التي يستحسنها كلذي عقل بفطرته ويستقبح خلافها وضدها من الخيانة والخديعة فالنفس البشرية تنفر طبعياً وجبلة من قبائح الصفات

الرجال؛ فكانت شائعة ومنتشرة ويتعامل الناس بها وعلى أساسها، إلا أنها أيضا كانت قد بدأت بالضعف والانحدار كما حدث شيئا فشيئا بعد وفاة النبي - عَلَيْهُ-وفى عهد الخلفاء، إلا أنها ظلت موجودة والناس تجد وبوفرة كاثرة الأمناء؛ فتختار من تتعامل معه في مصالحها ،ولكن وكما جاء في الحديث النبوي أنه ما يلبث أن ينام الرجل النومة فتُقبَض الأمانة وذلك هو الرفع الأول لها، ويظل أثرها بمثابة «النّفطة» المرتفعة يتجمّع تحتها من الجلد ماء (والذي يُعرف بين عامة الناس بالدّمّل)، وشيئا فشيئا حتى تزول الأمانة، فنبحث عن رجل أمين ولا نجد، ونحتار مع من نتعامل وبمن نثق ومن نأتمنه؟ اللهم إنَّا نعوذ بك من الخيانة؛ فإنها بنُّست البطانة.

#### الحافظة على الحقوق

أعزائي القراء، كل حق سواء مادي أم معنوى يجب المحافظة عليه؛ فهو أمانة والرجل الأمين والمرأة الأمينة هما اللذان يحفظان حرمات الناس، فالأمين هو الثقة الرّضى، فلقد قال ربنا -عز وجل-: ﴿إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرُتَ الْقُويُّ الأمينُ (القصص ٢٦)، وقال -عز من قائل-: ﴿إِنَّ اللَّهِ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الأَمَانَات إلَّى أَهْلهَا ﴿ (النساء ٥٨)، والأمانة لها معان عدّة، منها: أمانة القيام بالفرائض والتكليف بالقيام بشرع الله، ﴿إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى السَّمَاوَات وَالأَرْض وَالْجبال فَأَبَيْنَ أَن يَحْملُنَهَا وَأَشْفَقُنَ مَنْهَا وَحَملُهَا الْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿ (الْأَحْزَابُ٧٢)، وأمانة الودائع التي أمنها الناس عند امرئ ما لثقتهم به، وغيرها من أنواع الأمانة وأقسامها ومجالاتها، والبحث فيها يطول، والكتابة فيها أطول، ويلزمنا تعلمها وتطبيق أحكامها كما يريد ربنا -عز وجل- من عباده.



# صفات الشاب المسلم

الشاب المسلم خُلُقُه القرآن، فالشابُ رحيمٌ بكلامه،
 مُهذَّبٌ بأقواله، حليمٌ بأفعاله، ليس بفظٌ ولا مُنفِّر،
 فلَمْ يَكُن النَّبِيُّ - يَّلِيُّ - فاحشًا وَلا مُتَفَحِّشًا».

الشّابُ المسلَمُ متواضع؛ لأنه يعلم أن التواضع من شيم الكبار، وما تواضع عبد إلّا رَفعَه الله؛ لقوله عبد «وَمَا تَوَاضَعَ أَحَدٌ للله إلّا رَفعَهُ الله».

من الأخطاء التي يقع فيها الشباب

## إضاعة وقت الفراغ

كثير من الشباب يقضى وقت فراغه فيما لا ينفعهم في دينهم ولا في دنياهم، فتراهم يضيعون ساعات طويلة فيما لا فائدة منه، فيجلسون أمام وسائل التواصل، أو يتحدثون فيما لا يُفيدهم، ولا شك أنّ هذه من الأخطاء التي يقع فيها الشباب؛ وما ذلك إلا أنه لا يدرك أنّ رأس مال المسلم في هذه الحياة الدنيا، وقد حثّنا نبيُّنا - عَلِي الاستفادة من وقت الضراغ، فقال - عليه -: «نعمتان مَغْبونٌ فيهما كثير من الناس: الصحة والضراغ»، وقوله: (مغبون فيهما)؛ أي: ذو خسران فيهما، والمغبون هو: الخاسرفي التجارة.

• الشاب المسلم إذا تكلَّم لا يتكلم إلا بالحقِّ والصِّدِق؛ لقول الله -عزوجل-: ﴿مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ﴾ (ق: ١٨)، وإذا شهد لا يشهد إلا بالحقِّ؛ لأنه يعلم أن شهادة الزور هي من أكبر الكبائر؛ قالَ النَّبِيُّ - وَعُقُوقُ الوالدَيْنِ، وَشَهَادَةُ الزُّورِ، بِاللَّه، وَعُقُوقُ الوالدَيْنِ، وَشَهَادَةُ الزُّورِ، وَشَهَادَةُ الزُّورِ، وَشَهَادَةُ الزُّورِ - ثَلاَثًا : لَيْتَهُ سَكَتَ. فَمَا زَالَ يُكَرِّرُهَا حَتَّى قُلْنَا: لَيْتَهُ سَكَتَ.

- الشاب المسلم شعاره الرفق واللين،
   قال رسول الله على الله مادحًا للرِّفْق ذامًا
   لغيره: «إنَّ الرِّفْقَ لَا يَكُونُ في شَيء إلَّا رَانَهُ، وَلَا يُنْزَعُ من شَيء إلَّا شَانَهُ».
- الشاب المسلم لا يقابل السيئة بالسيئة،
   وإنما يقابلها بالحسنة؛ لأنه يريد أن يكون

من ذوي الحظ العظيم؛ كما قال الله: 
﴿ وَلاَ تَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلاَ السَّيِّئَةُ ادْفَعَ 
بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ 
عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيُّ حَمِيمٌ (٣٤) وَمَا يُلَقَّاهَا 
إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّاهَا إِلَّا دُو حَظِّ 
عَظیم ﴾ (فصلت: ٣٤، ٣٥).

• الشّاب المسلم لا يرفع صوته على أب أو أمّٰ القوله -تعالى-: ﴿إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَحْدُهُمَا أَوْ كَلَاهُمَا فَلَا تَقُلُ لَهُمَا أُفٍ وَلَا تَقُلُ لَهُمَا أُفٍ وَلَا تَقُلُ لَهُمَا وَقُلَ لَهُمَا وَقُلَ لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا ﴾ (الإسراء: تنّهرَهُمَا وَقُلُ لَهُمَا قَوْلًا كَرِيمًا ﴾ (الإسراء: ٣٧)، ولا يرفع صوته على شيخ مُسنٌ، ولا ضعيف مسكين، فيعفو ويصفح، ويُسامح ويكرم، ويغفر ويرحم؛ لقوله -تعالى-: ﴿وَلِيعْفُوا وَلِيصْفَحُوا أَلَا تُحبُونَ أَنْ يَغْفِرَ النّور: ٢٢).

#### الشباب الذي ينفع دينه وبلده

الشاب الذي ينفع دينه وبلده هو الشباب الدي يتربّى على الدين والأخسلاق والقيم المجتمعية الصحيحة، فيساعد على بناء مجتمع متحضر؛ وبالتالي تقل الجريمة في المجتمع والمظاهر السلبية للشباب في الشوارع العامة من المعاكسات والتخريب للممتلكات العامة والخاصة، ولن يتم ذلك إلا إذا تسلح الشباب

بالعلم والمعرفة والفكر السليم والتوجه الصحيح في الأفكار والمعتقدات ليكون قادرًا على بناء مجتمع متحضر؛ فالشباب الفارغ اللاهث خلف المغريات والملهيات، والمغيب وراء الشهوات والنزوات، والمفرغ علميا وثقافيا وفكريا بعد أن فرغ عقديا ودينيا- لا قيمة له في أي مجتمع بل هو عبء على مجتمعه، وعالة عليه.

# من أسباب صلاح القلب

- الإكثار من تلاوة القرآن واستماعه: فهذا من أسباب لين القلوب وصلاحها، ولاسيما إذا قرأه متدبرًا لما يمر عليه من آيات.
- كثرة ذكر الله جل وعلا على كل حال؛ قال ابن القيم: «إن في القلب قسوةً لا يذيبها إلا ذكر الله –تعالى»، وقال رجل للحسن: يا أبا سعيد، أشكو إليك قسوة قلبي، قال: «أذبّهُ بذكر الله –عز وجل».
- زيارة المرضى: للاعتبار بحال أهل البيلاء، ومخالطة المساكين والفقراء،
- قال رسول الله- على -: «انظروا إلى من هو أسفل منكم، ولا تنظروا إلى من هو فوقكم؛ فإنه أجدر ألا تزدروا نعمة الله عليكم».
- مجالسة الصالحين: الذين ينتقون أطايب الكلمات كما يُنتقى أطايب الثمر، وربنا يأمر نبيه عليه «وَاصبر نَفْسكَ مَعَ الَّذِينَ يَدۡعُونَ رَبَّهُمۡ بِالْغَدَاة وَالْعَشيِّ يُريدُونَ وَجْهَهُ وَلا تَعۡدُ عَيۡنَاكَ عَنْهُمۡ تُرِيدُ زِينَة الدُّنْيَا ﴾ (الكهف: ۲۸).

## احذر كمائن النفس!

قال الشيخ محمد بن صالح العثيمين -رحمه الله: الإنسان في نفسه كمائنُ لا يَعلَمُها إلا الله، فاحَدر هذه الكمائنَ والكمائن كثيرة؛ فقد تكون رياءً؛ فالإنسان يحبُّ الرياء، وأن يراه الناس على عمل صالح، وقد تكون حسدًا لعباد الله وهو من خصال اليهود، قال -تعالى-: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا الله وهو مَن خصال اليهود، قال -تعالى-: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا الله وَمُن يَفْعُلُ ذَلِكَ فَأُولَئكَ هُمُ النَّحَاسِرُونَ ﴾ (المنافقون: ٩)، وقد تكون بكراهة الحق وتثاقُله، وقد تكون بالعداوة والبغضاء للمؤمنين، وغير ذلك مما لا يُحصى.



## اللسان بريد القلب

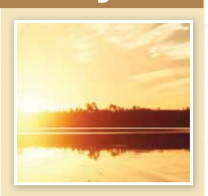
قال الشيخ عبدالرزاق عبدالمحسن البدر: اللسان بريد القلب وترجمانه والواسطة بينه وبين الأعضاء؛ فإن استقام استقامت، وإن اعوج اعوجت، عن أبي سعيد الخدري عن النبي - على قال: «إذا أصبح ابن آدم فإن الأعضاء كلها تكفر اللسان فتقول: اتق الله فينا فإنما نحن بك، فإن استقمت استقمنا وإن اعوججت اعوججنا».

# اهتم بصلاح قلبك

على الشباب أن يعلم أنَّ صلاح القلب طريق السعادة الحقيقية في الدنيا والآخرة؛ فالمسلم الذي يُصلح قلبه يُصبح أقرب إلى الله -تعالى-، وينال رضاه، ويسعد في الدارين، وهذا يُفسِّر أنَّ القلب هو محل نظر الله من العبد، وبصَلاحه

تستقيم الجوارح، وتصلح الأعمال، وتطيب الحياة، وصاحب القلب النقي الصالح ينزعج من التفريط، ويتحسر على فوات الطاعة، فإذا فاته ورده من القرآن الكريم حُزِن، وإذا شغله عن العبادة أمرٌ من أمور الدنيا تحسّر على ما فاته.

#### السلف الصالح قدوتنا



اعلموا يا شباب، أن السلف الصالح من الصحابة -رضوان الله عليهم-، هم قدوة لكل مسلم، فهم خير هذه الأمة إيماناً، وأقريهم إلى الله وسيلة، وأعلمهم بسنة رسول الله - عله وقطبيقًا، وأقلها تكلُّفًا، وأقومها هديًا -رضي الله عنهم أجمعين قال -تعالى-: ﴿وَالسَّابِقُونَ مِنَ اللهُ عَنهم أَجْمعين وَالْأَنْصَارِ وَاللهُ عَنْهُ وَأَعُدُ لَهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعُدٌ لَهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعُدُ لَهُمْ خَلْدينَ وَالْأَنْهَارُ رَضِيَ الله عَنهم أَجْمعين قَالله عَنهم أَجْمعين قَالله عَنهم أَجْمعين وَالله عَنهم أَجْمعين وَالله عَنهم أَجْمعين وَالله عَنهم أَرضي الله عَنهم وَرضُوا عَنْهُ وَأَعُدٌ لَهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعُدُ لَهُمْ خَلَدينَ فيها أَبُدًا ذَلكَ الْفَوْزُ خَلَكَ الْفَوْزُ التوبة: ١٠٠).

#### أخلاق الشاب المسلم

الشابُّ المسلم الدَّيِّن يكتسب أخلاقه من أخلاق النبي العدنان الله على الله عنه المحلاقة، ويتأدَّب بآدابه، ولأنها من أكثر الصفات التي يُحبُّها الرسول الله عنه أحبُّكُمْ إلَيَّ مَنْ أَحبُّكُمْ إلَيً الْحسَنَكُمْ أَخْلاقًا».







### المرأة وفقه الأولويات

على المرأة المسلمة وضع كل مهامها وفقًا لمدى الأولوية التي تندرج تحتها؛ فهي أولًا أمَّة لله -تعالى- عابدة له، ثم هي زوجـة عليها يتقدم العمران، وهي أم صانعة للأجيال، وهيي مستؤولة عن بيتها راعية له، ثم هي داعية لحيطها وفقا لقدراتها، فهي إيجابية متفاعلة، ت ق دم خدمات ضرورية ولازمية لنهضة أمتها.

عن أبي هريرة - عَنَّ - ، أنَّ النبيَّ - عَنِي - قال: «إن الله - تعالى - خلَق الخلق حتى إذا فرغ منهم قامَت الرَّحمُ، فقالت: هذا مقامُ العائد من القطيعة، قال: نعم، أما تَرْضَين أن أصلَ مَن وصلك، وأقطَع مَن قطعك؟ قالتْ: بلي، قال: فَذَلكَ لك»، ثم قال رسولُ الله - عَنَّ - : «اقرووا إن شئتم: ﴿فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ تَوَلَّيْتُمْ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضَ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ ﴾» (محمد ٢٢).

في تلك الصورة الرائعة التي تحدَّث عنها رسولُ الله - عنها رسولُ الله ومن الرَّحِم ومن وصلها - تتجلَّى حفاوة الإسلام بصلة الرحم؛ حيث تقوم بين يدي الله فتستعيدُ به ممَّن قطعها، وكانت عناية الإسلام بصلة الرحم من المبادئ الإسلامية الأولى منذ اليوم الأول الذي صدع فيه رسولُ الله - الله المعارض ألله عناية حواره الطويل مع النجاشي مَلِك الحبشة،

يقول له: «وأُمِرْنا بصدق الحديث، وأداء الأمانة، وصلة الرحم، وحسن الجوار، والكف عن المحارم والدماء»، ولا يَخفَى على المرأة الفَطنة الواعية أن صلة الرحم مَطلوبة من المرأة، كما هي مطلوبة من الرجل، والخطاب مُوجَّه للإنسان المسلم حيث كان، والمرأة التي رشَّحَتْ نفسها لتكونَ امرأة مؤمنة تعمل على نهضة الأمة ورفعتها، تُمارس الصلة بنفسها وتُمارسه بحثِّ زوجها، وتعليم أبنائها وتحبيبها إليهم.

## كوني قدوة لبناتك

الأم في بيتها قدوة لبناتها في ملابسها وحجابها وكلامها وحشمتها؛ حيث إنهن ينظرن لها مربيةً ومعلمةً، وفي الغالب الأعم تكون البنات على أخلاق أمهاتهن، فلتتق

الله -تعالى- الأمهات في فلذات الأكباد، ولتستثمر ذلك في دلالتهن على الخير، قال رسول الله - على الخير، قال دل على خير، فله مثل أجر فاعله».

### ُصلة الرحم أمر هين لين

صلة الرحم أمرٌ هين لين، تارة تكون بالزيارة الودود التي تُوطُد أواصر القربى، وتفجر ينابيع المحبة والمودة، وتارة تكون بالكلمة الطيبة، والبسمة الحانية، واللقاء الحسن، والمزاج المعتدل، والسؤال الصادق عن الأخبار والأحوال، وتارة بالنصيحة الصادقة الصادرة من قلب حريص على الآخر، يحبُّ له ما يحب لنفسه، وتارة بإظهار

العطف والشفقة والمواساة، وتارةً بالمال الذي يدفع الفاقة ويُنفِّس الكربة، إلى غير ذلك من أعمال البر والخير والتواصل، التي تزكي العاطفة الإنسانية، وتُتمَّي مشاعر الألفة والمحبة والتكافل والتراحم؛ ولهذا جاء التوجيهُ النبوي الكريم حاضًا على استمرار الصلة، ولو كانت في أبسط أنواعها وأقلها كلفةً؛ «بُلُّوا أرحامكم ولو بالسلام».

# المرأة في عصر النبوة

المرأة في عصر النبوة لم يكن يمنعهنَّ الحياء الذي يَتَحَلَّيْنَ به أن يتفقّهن في الدين، ويسألن رسول الله - عَلَيْ - وأصحابه عمَّا جَهلُنَ منه، ولم تكنُّ رعايتهنَّ البالغة بحقوق الـزوج والبيت والولد، لتحولُ بينهنَّ وبين المنافسة في الهدى والخير، والمثوبة والبر، ابتغاء رضوان الله ورسوله، قُلنَ يومًا لرسول الله - عَلَيْ -: يا رسول الله، غلبنا عليك الرجال، فاستأثروا بك، وذهبوا بحديثك، فاخْتَر لنا يومًا من تلقاء نفسك نأتيك فيه، فتعظنا بمواعظ الله، وتعُلِّمنا ممَّا علَّمك الله، فقال: «موعدكنَّ بيت فلانة»، فاجتمعن فيه، إنه أدبُّ في الخطاب، وكُرَمُّ في الجواب، وحرُصُّ على الوفاء، رغبةً في العلم والتعليم، ورجاء للفقه في الدين، وهذا



بعض ما كان منه ومنهنَّ، -صلوات الله وسلامه عليه-، و-رضوان الله عنهن.

# من حق الزوج على زوجته

من حق الزوج على زوجته أن تطيعه في غير معصية، وأن تحفظه في نفسها وماله، وأن تمتنع عن مقارفة أي شيء يضيق به، فلا تعبس في وجهه، ولا تبدو في صورة يكرهها، وهذا من أعظم الحقوق، روى الحاكم عن عائشة -رضى الله عنها-قالت: «سألت رسول الله -عَيْلِيَّة - أي الناس أعظم حقًّا على المرأة؟ قال: زوجها، وقالت: فأي الناس أعظم حقًا على الرجل؟ قال: أمه»، ويؤكد رسول الله هذا الحق فيقول: «لو أمرت أحدًا أن يسجد لأحد، لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها، من عظم

حقه عليها»، وقد وصف الله -سبحانه-الزوجات الصالحات فقال: ﴿فالصالحات قانتات حافظات للغيب بما حفظ الله (سورة النساء: من الآية ٣٤)، والقانتات أي الطائعات، والحافظات للغيب: أي اللائي يحفظن غيبة أزواجهن، فلا يخنُّه في نفس أو مال، وهذا أسمى ما تكون عليه المرأة، وبه تدوم الحياة الزوجية، وتسعد، وقد جاء في الحديث، أن رسول الله - عَلَيْهِ - قال: «خير النساء من إذا نظرت إليها سرتك، وإذا أمرتها طاعتك، وإذا غبت عنها حفظتك في نفسها ومالك».

# احتواء الخلافات لدوام العشرة

على المرأة المسلمة أن تحتوى الخلاف مع زوجها، ولا تُظهره لأولاده، وأن تتنازل وتتغافل فيما يمكن التنازل والتغافل عنه بقدر الإمكان، وذلك مقابل بقاء العشرة الزوجية واستمرار تلك الأسرة يسودها الألفة والمحبة، وهكذا للزوج

يقال فيما يخصه من التنازل والتغافل فيما يمكن التغافل عنه، أما إذا صار الزوجان متقابلين في الخصومات واللجاجات، فإن الأسرة لا تستقر ولا تطمئن، وتنخر فيها المشكلات، وتتسع دائرة الخلاف، وحينها يصعب الحل.

# الحياء والإيمان قربنان

والإيمان قُرنا جميعاً، فإذا رُفعَ أحدهما رُفعَ الآخر»، وقال الله - ﷺ -: «الحياءُ خيرٌ كُله»، من هنا فإن حرص المرأة على الحياء والاستمساك به، هو الحرص على الفضيلة والعفة والخُلُق القويم، الذي يجبر كل تقصير، ويمنع كل قبيح، ويأمر بكل مليح؛ فما كان الحياء في شيء إلا زانهُ، وما نُزعَ من شيء إلا شانهُ، فلو ضاع الحياء ضاعت المرأة معه؛ إذ أنه لا يمكن الوصول إلى المرأة والإيقاع بها قبل القضاء على هذا الخُلُق العظيم (خُلُق الحياء).

# أمور تتساهل فيها النساء

من الأمور التي تتساهل فيها بعض النساء، التلطف واللين في الكلام فالإسلام حرَّم على المرأة كل ما يلفت نظر الرجال إليها، فحرَّم عليها أن الأنظار إليها، وحرَّم عليها لفت الأسماع بصوت يصدر من حليها وخلخالها، قال -تعالى-: ﴿وَلا يَضْرِيْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلُمَ مَا يُخْفِينَ مِنْ زِينَتِهِنَّ وَتُوبُوا إِلَى الله جَمِيعاً أَيُّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلحُونَ ﴿ (النور: ٣١)، فكذلك حُـرِّم عليها التَّرقُق والتلين في الكلام؛ حتى لا يطمع فيها الرجال، قال -تعالى-: ﴿فَلَا تُخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذي في قَلْبه مَرضٌ وَقُلْنَ قَوْلاً مَّعْرُوفاً ﴾ (الأحزاب:٣٢)، قال ابن كثير -رحمه الله في تفسير هذه الآية-: «ومعنى هذا: أنها تخاطب الأجانب بكلام ليس فيه ترخيم، أي لا تخاطب المرأة الأجانب كما تخاطب زوجها».



# فتاوى الفرقان

قال الله-تعالى-: ﴿فَاسْأَلُوا أَهْــلَ الــذِّكْـرِ إِنْ كُنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ﴾، وقال –صلى الله عليه وسلم-: «ألا سألوا إذ لم يعلموا؛ فإنما شفاء العى السؤال..» والعيّ هو الجهل، فيلزم كل مؤمن ومؤمنة إذا جهل شيئا من أمر دينه أن يسأل عنه.

# فتاوى كبار العلماء

الاثنين - ٦جمادىالأولى٤٤٦اهـ العدد ١٦٤١ - ١١/٤ ٢٠.٦م. العدد ١٢٤٤ - ١١/٤

#### ■ هناك من يفضل عدد الوتر بأعماله ويقول: إن ذلك من السنة فهل ورد في ذلك استحباب؟

• هذا لم يرد فيه استحباب، وإنما يوجد بعض الأعمال تؤدى وترًا مثل: الاستجمار، بثلاثة أحجار، أو ثلاث مسحات، وأكل التمرات في الإفطار ثلاث تمرات وترًا،

فمثل هذا نعم، وردت به السنة «إن الله وتر يحب الوتر»، والنبي -صلى الله عليه وسلم- كان يوتر ببعض الأشياء، فما ورد في السنة، بأنه يستعمل وترًا فينبغي أن يعمل وترًا.

الشيخ صالح بن فوزان الفوزان -حفظه الله

### الوصية للوارث

الوتر في الأعمال

■ امرأة تملك قيراطًا من الأرض ولها أبناء وبنات، وقد كتبت في وصيتها أن هذه الأرض توزع على أبنائها وبناتها بالتساوي، فهل يجوز ذلك وهل يعمل بهذه الوصية، أم تقسم تركتها بحسب شرع الله؟

الجواب: الوصية للوارث لا تصح، لأن النبي -صلى الله عليه وسلم- قال: «لا وصية لوارث» ، وقد أجمع أهل العلم على منع الوصية للوارث،

وهذه الوصية أيضًا باطلة، من ناحية أنها تخالف شرع الله في أن للذكر مثل حظ الأنثيين، فهي وصية باطلة بكل حال، والأرض تقسم بعد الوفاة على الورثة بحسب ما شرعه الله -عز وجل-للذكر مثل حظ الأنثيين، والله أعلم.

الشيخ صالح بن فوزان الفوزان -حفظه الله

#### ترك الركوع خلف الإمام يبطل الركعة

■ قرأ الإمام في الركعة الأولى من الفجر سورة النجم فِكبِّر، فظننتُ أنه سجد للتلاوة فسجدت، ولكن حين رفع وقال: (سمع الله لمن حمده) تبين لي أنه ركع ولم يسجد، فتابعته ولم أركع، فهل تكون صلاتي صحيحة؟ وماذا يجب عليَّ أن أفعل؟ ● هذه الركعة التي تركتُ ركوعها بطلتُ،

فعليك أن تأتى بركعة أخرى إذا سلَّم الإمام، ثم تتشهد وتسلِّم، لكن إذا لم تفعل ذلك في وقتها وطال الفصل ولم تأت بهذه الركعة فعليك أن تعيد صلاة الصبح من أولها.

الشيخ عبدالكريم بن عبدالله الخضير -حفظه الله

#### الحكمة من نزول سورة التوبة دون بسملة

■ نرجو من فضيلتكم تبيين الحكمة في نزول سورة التوبة دون البسملة؟

 كل سورة من القرآن تأتى في بدايتها « بسم الله الرحمن الرحيم « إلا سورة التوبة، وقد أجاب العلماء عن هذا بجوابين، أولا: إن سورة التوبة مكملة لسورة الأنفال؛ ولذلك لم تأت في بدايتها «بسم الله الرحمن الرحيم» لأنها مكملة لسورة الأنفال. والقول الثاني: أن سورة

التوبة لم تأت قبلها البسملة؛ لأنها سورة ذكر فيها الجهاد وقتال الكفار، وذكر فيها وعيد المنافقين وبيان فضائحهم ومخازيهم، و «بسم الله الرحمن الرحيم» يؤتى بها للرحمة، وهذا الموطن فيه ذكر الجهاد وذكر صفات المنافقين، وهذا ليس من مواطن الرحمة، بل هو من مواطن الوعيد والتخويف.

الشيخ صالح بن فوزان الفوزان -حفظه الله

#### سكتة الإمام بعد قراءة الفاتحة

المغالاة في المهور

- ما حكم سكتة الإمام بعد الفاتحة؟ وهل هي بدعة؟
- الثابت في الأحاديث سكتتان: إحداهما: بعد التكبيرة الأولى، وهذه تسمى سكتة الاستفتاح، والثانية: عند آخر القراءة قبل أن يركع الإمام وهي سكتة لطيفة تفصل بين القراءة والركوع. وروي سكتة ثالثة بعد قراءة الفاتحة، ولكن الحديث فيها ضعيف، وليس عليها دليل واضح فالأفضل تركها، أما تسميتها بدعة فلا وجه له؛ لأن الخلاف فيها مشهور بين أهل العلم، ولمن استحبها شبهة فلا ينبغي التشديد فيها، ومن فعلها أخذا بكلام بعض أهل العلم لما ورد في بعض الأحاديث مما يدل على استحبابها، فلا

حرج في ذلك، ولا ينبغي التشديد في هذا كما تقدم، والمأموم يقرأ الفاتحة في سكتات إمامه، فإن لم يكن له سكتة قرأ المأموم الفاتحة ولو في حال قراءة الإمام، ثم ينصت للإمام لقول النبي -صلى الله عليه وسلم-: «لعلكم تقرؤون خلف إمامكم، قلنا: نعم، قال: لا تفعلوا إلا بفاتحة الكتاب؛ فإنه لا صلاة لمن لم يقرأ بها» رواه الإمام أحمد والترمذي بإسناد حسن، وهذا في الجهرية، أما في السرية فيقرأ المأمومون الفاتحة وما تيسر معها من القرآن في الأولى والثانية من الظهر والعصر.

الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز -رحمه الله

■ لعلكم تسدون نصيحة إلى بعض أولياء الأمور الذين قد يغالون في المهور مما يسبب مشكلة في طريق الزواج.

• مسألة المهور، لا شك أنه ينبغي تيسيرها وتخفيفها؛ لأن القصد من الزواج، وما هو المهر، إنما القصد مصالح الزواج، وما يترتب عليه من الخير للمجتمع وللزوجين. فالمغالاة في المهور، مغالاة تمنع أو تعرقل الزواج هذا أمر لا ينبغي للمسلم أن يفعله. بل المطلوب شرعًا تسهيل أمر الزواج، وتيسير المهور، وعمل كل الوسائل التي تشجع على الزواج لما فيه من المصالح، ولا ينبغي أن يتخذ القدوة من الناس الذين لا يصلحون للقدوة من الجهلة والجشعين الذين يرفعون مقادير المهور إرضاءً لشهوتهم، أو مباهاة أو غير ذلك من المقاصد السيئة.

ولا شك أن إغلاء المهور ورفعها على المتزوجين، هذا مما يعرقل النزواج، ومما يسبب الفساد، فينبغي للمسلمين أن يتنبهوا لهذا وأن لا ينساقوا وراء التقاليد الفاسدة، والمباهاة والإسراف والتبذير، أضف إلى ذلك أن النزواج أيضًا يكتفه تكاليف أخرى من الولائم والبذخ وشراء الأقمشة والمصاغات الكثيرة التي لا يقصد من ورائها إلا المباهاة وإثقال كاهل الزوج، كل هذا من المغالاة، ومن الأصار والأغلال التي يلقيها شياطين الإنس والجن في طريق النزواج، ليحصل بذلك تعطيل هذا السبيل النافع للمجتمع.

الشيخ صالح بن فوزان الفوزان -حفظه الله

#### -■ هـل هنـاك وقـت مـحـد لقيام المأموم للصلاة عند سماع الإقامة؟

قيام المأموم للصلاة

عند الإقامة

• ليس في القيام للصلاة وقت المحدد في الشرع المطهر، الإقامة وقت محدد في الشرع المطهر، بل يجوز للمأموم أن يقوم إلى الصلاة في أول الإقامة، أو في أثنائها، أو في آخرها، الأمر واسع في ذلك، ولا أعلم دليلا شرعيا يقتضي تخصيص وقت لقيام المأمومين عند سماع الإقامة، ومن قال من الفقهاء: أنه يشرع القيام لا أعلم له دليلا في ذلك. أما إن كان لا أعلم حين الإقامة غير حاضر فإن السنة للمأمومين ألا يقوموا حتى يروه. لقول النبي −صلى الله عليه وسلم−: لقول النبي −صلى الله عليه وسلم−:

الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز -رحمه الله

ترونی قد خرجت» رواه مسلم.

#### الكفارات

- ما حكم الشريعة الإسلامية في صيام الكفارة (شهرين متتابعين) وكان المكفر مريضا أي: صام أياما ثم مرض، هل يجوز له الصيام، أم عليه أن يفطر حتى يشفى ثم يكمل صيامه؟
- إذا تعين على الإنسان صيام شهرين متتابعين كفارة عن قتل الخطأ أو الوطاء في نهار رمضان أو الظهار ثم مرض أثناء الصيام فله أن يفطر ثم يكمل الصيام بعد أن يشفيه الله، ولا يقطع تتابع الصيام إفطاره للمرض.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

#### لمس عورة الطفل عند تغيير ملابسه ليس من نواقض الوضوء

■ ما حكم لمس عورة ابني الصغير عضوًا عند تغيير ملابسه؟ هل هذا ينقض الوضوء أم لا؟

هذا لا ينقض الوضوء، والصحيح أن مس الفرج

لا ينقض الوضوء مطلقًا. لكن إن مس الإنسان فرجه بشهوة يتوضأ وجوبًا على الأظهر.

الشيخ محمد بن صالح العثيمين -رحمه الله







21.11/11/2

- ارتبط وجود الماء بوجود الحضارات عبر التاريخ، وارتبط الماء بقصص ومواقف ومناسبات عجيبة، شكلت حياة البشرية والإنسان، فالديانات والأنبياء والبشرية جمعاء، كان لها أدوار مع الماء غريبة؛ فلننظر ونتأمل إ
- وردت كلمة الماء في القرآن ٦٣ مرة، وغالباً ما كان ورودها بمعنى النعمة؛ لما للماء من أهمّية بالغة، ومن أبرز الآيات التي ذكر الماء فيها: ﴿وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلُ شَيْءِ حَيّ﴾، وقد فسّر العلماء هذا بأنّ الله جعل الماء سبباً للحياة.
- ومن القصص المرتبطة بالماء، حين فتح الله -تعالىأبواب السماء بماء منهمر، وفجر الأرض عيونا
  فالتقى الماء على أمر قد قدره الله؛ فكان الطوفان
  العظيم الذي حدث في عهد نوح عليه السلام قال تعالى -: ﴿وَقَالَ ارْكَبُوا فِيهَا بِسْم الله مَجْرَاهَا
  وَمُرْسَاهَا إِنَّ رَبِّي لَغَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ وَهِي تَجْري بِهِمْ فِي
  مَوْج كَالْحِبَالِ ﴾ (هود: ١٤)، ثم قال تعالى -: ﴿ وَقَيلُ
  مَا أَرْضُ ابْلُعي مَاءَك وَيَا سَمَاءُ أَقْلِعي وَغِيضَ الْمَاءُ
  وَقُضِيَ الْأَمْرُ وَاسْتَوَتْ عَلَى الْجُودِيِّ وَقِيلَ بُعْدًا لَلْقَوْمِ
  الظَّالَمِينَ ﴾ (هود: ٤٤).
- وفي واد غير ذي زرع في مكة المكرمة، وليسَ فيه إنْسُ وَلاَ شَيءٌ، فَبَحَثَ جبريل عليه السلام- بجَنَاحه حتَّى ظَهَرَ مَاءُ زمزم، فَجَعَلَتْ أُمَّ إسْمَاعيلَ (هاجر) تَحجزه وتَغْرفُ منَه، وهو يَفُورُ بَعْدَ ما تَغْرَفُ، فَشَربَتْ وأَرْضَعَتْ وَلَدَهَا، فَقَالَ لَهَا المُلكُ؛ لا تَخَافُواَ الضَّيْعَة؛ فإنَّ هَاهُنَا بَيْتَ الله (الكعبة والمسجد الحرام)، يَبْني هذا الغُلامُ وأَبُوهُ، وَإِنَّ الله لا يُضيعُ أَهْلَهُ، وهكذا قامت أعظم حضارة في التاريخ خرج منها وبها نبينا محمد ﷺ.

- وقد عاش النبي أيوب -عليه السلام- سنوات طويلة مع المرض والتعب ، وارتبط شفاؤه بالماء أيضا ، قال- تعالى : ﴿ وَاذْكُرْ عَبْدَنَا أَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَنِي وَال تعالى : ﴿ وَاذْكُرْ عَبْدَنَا أَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَنِي مَسَّنِيَ الشَّيْطَانُ بِنُصْبِ وَعَذَابِ (٤١) ارْكُضْ برجلك هَذَا مُغْتَسَلٌ بَارِدٌ وَشَرَابٌ ﴾ (صَ: ١٤-٤١) ، فطلب الله مشى منه أن يركض، فنبعت عين فاغتسل منها، ثم مشى نحوا من أربعين ذراعا، ثم ركض برجله، فنبعت عين، فشرب منها.
- وقبل بعثة النبي -صلى الله عليه وسلم- جاء جبريل عليه السلام وشق صدر النبي -صلى الله عليه وسلم- «ثُمَّ خَسَلَهُ بِمَاءِ زَمْزَمَ، ثُمَّ جَاءَ بطسْت من ذَهَب، مُمْتَلَيِّ حكْمَةً وإيمَانًا، فأفْرَغَهَا في صَدْرِيً ثُمَّ أَطْبَقَهُ، ثُمَّ أَخَذَ بيدي فَعَرَجَ إلى السَّمَاءِ الدُّنْيَا، قالَ جبْريلُ لِخَازِنِ السَّمَاءِ الدُّنْيَا؛ افْتَحْ، قَالَ؛ مَن هذا؟ قَالَ؛ جبْريلُ بجبْريلُ».
- وقد أنزل الله المطرفي غزوة بدر من غير زيادة ولا نقصان، قال تعالى : ﴿إِذْ يُغَشِيكُمُ النّعَاسَ أَمَنَةُ مُنْهُ وَيُنَزّلُ عَلَيْكُم مِنَ السّمَاء مَاءً لَيُطَهّرَكُم بِه وَيُدُهبَ عَنكُمْ رِجْزَ الشّيْطَانِ وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُثَبّتَ بِه الْأَقْدَامَ ﴾ (الأنفال: ١١) قال ابن القيم رحمه الله: ﴿أنزل الله -عزّ وجلّ- في تلك الليلة مطراً واحداً، فكان على المشركين وابلاً شديداً منعهم من التقدم، وكان على المسلمين طلاً طهرهم به وأذهب عنهم رجس الشيطان، ووطأ به الأرض، وصلب الرمل، وثبت رجس الشيطان، ووطأ به الأرض، وصلب الرمل، وثبت الأقدام، ومهد به المنزل».
- وبالماء يتم الوضوء قبل كل صلاة، ويتطهر به من النجاسات بالغسل، ويُغسَّل به أموات المسلمين قبل الدفن.















قسم الإنتاج الفني متخصص في إنتاج البرامج التلفزيونية والفلاشات الإعلامية والجرافيك ومتخصص تصوير وتسجيل (الدورات العلمية ودروس المساجد) التي تقيمها الجمعية واللجان التابعة لها.

#### وحدة الإنتاج المرئي:

- وحدة التصوير والمونتاج متخصص في إنتاج البرامج التلفزيونية والإذاعية.
- وحدة بث وتشغيل قناة الخير الثقافية و تشغيل ومتابعة السوشيال ميديا الخاصة بالقسم (توتير وإنستجرام والفيس بوك واليوتيوب وصفحة القناة.
- تصوير المحاضرات والدروس وفعاليات الجمعية واللجان التابعة لها.

#### وحدة الإنتاج الصوتى:

• الاستديو الصوتي: يقوم الاستديو الصوتي بتسجيل الاصدارات الصوتية ( القرآن الكريم − المحاضرات والدورس الخاصة بالقسم والجمعية واللجان التابعة لها وكبار علماء السلف في العالم الاسلامي) بتقنية صوتيه عالمية من خلال أجهزة وكمبيوترات مجهزة للمونتاج.

الأرشيف الرقمي: نسخ وطباعة CD و DVD و CD و GVD و CD و وتحويل الأشرطة القديمة إلي ملفات رقمية لإعادة نشرة من جديد ورفعها على المواقع الالكترونية.

25362528 - 25362529



صدقة وشفاء

أنقذوهم قبل أن تفقدوهم

علاج مرضال السرطان =

داخـــل الكويت

© 18 99 000 www.phf.org.kw

