

العدد ١١٩٢ - الاثنين ١٠ ربيع الأول ١٤٤٥هـ - الموافق ٢٠٢٣/٩/٢٥م

بين المعلم ..والمتعلم

مسؤولية الآباء تجاه أبنائهم فمء الدراسة لعام الدراسي







مشروع الوقف الخيرى رؤية إسلامية متطورة

تبرعك لمشروع الوقف الخيري... يجعلك تساهم في جميع أوجه الخير المختلفة

كل هذا من ثمرة وقفكم - مشروع حفر بئر (كمبوديا)







## www.waqfkhairy.com

## تبرع أونالاين ولوبدينار واحد فقط

يمكن لعملاء زين التبرع من خلال إرسال الرقم (1) برسالة نصية بقيمة (1) دينار أو إرسال رقم (5) برسالة نصية بقيمة (5) دينار على رقم (94044)

> قرطبة – قطعة 5 – مقابل فحص العيون التابع لإدارة المرور تلفون: 99804733 – 925310521 – فاكس: 25339067 ص.ب: 5585 – الصفاة – الرمز البريدي: 13056 – دولة الكويت

## عطر أنوف مزيج من

جوز الطيب ، خشب كشميري ، قرنفل ، عنبر









## ﴿وأن هذا صراطي مستقيما فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكمر عن سبيله ذلكم وصاكم به لعلكم تتقون،



من مقاصد النهي عن إحياء ذكرى المولد النبوى







توجيهات للمعلمين والمعلمات من العلامة ابن باز



العام الدراسي 17 بين المعلم . والمتعلم

• شرح كتاب الصيام

• مشركو العرب وجحد توحيد العبادة

• المقومات الأساسية لمعلم القرآن الناجح

• توجيهات أخلاقية من سورة الحجرات

• أوراق صحفية: الاختلاط.. والوضع الشرعى الأمثل

## • دولة الكويت:

41

25

شركة الخليج للتوزيع هاتف: ۲٤٨٣٦٦٨٠

 ۲۵ دینارا للمؤسسات والشرکات داخل الكويت أو ما يعادل ١٠٠ دولارا أمريكيا لمثيلاتها خارج الكويت.

• ٢٠ ديناراً كويتياً (للدول العربية) • ٣٠ ديناراً كويتياً (للدول الأجنبية)

#### - الاشتراكات -

الاشتراكات السنوية • ١٥ دينارا للأفراد (أول مرة) • ١١ دينارا التجديد للدة سنة

#### may [18m 25 82) [12/12 00 8/1m]

## مجلة إسلامية أسبوعية تصدر عن جمعية إحياء التراث الإسلامي

الفرقان ۱۱۹۲- ۱۰ ربيع الأول ۱٤٤٥هـ الاثنين - ۲۰ /۲۳/۹ ۲۸م

رئيس مجلس الإدارة

## طارق سامي العيسم

رئيس التحرير

## سالم أحمد الناشي

www.al-forgan.net E-mail: forqany@hotmail.com المقالات والآراء المنشورة لا تعبر بالضرورة عن رأي الفرقان والمجلة غير ملزمة بإعادة أى مادة تتلقاها للنشر

## المراسلات

دولة الكويت ص.ب ۲۷۲۷۱ الصفاة الرمز البريدى ١٣١٣٣ هاتف: ۲۵۳٦۲۷۳۳ (مباشر) الخط الساخن: ٩٧٢٨٨٩٩٤ ۲۰۳٤۸٦۰۹ داخلی (۲۷۳۳) فاكس: ٢٥٣٦٢٧٤٠

> حساب مجلة الفرقان بيت التمويل الكويتي 01101036691/2



طبعت في مطابع لاكي



جاء الأمر بالاستجابة لله وللرسول - الله عطاب موجه للمؤمنين الصادقين، وذلك في قوله - تعالى - ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا للله وَللرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لَا يُحْييكُمْ وَاعْلَمُوا أَنَّ الله يَكُولُ بَيْنَ الْمُرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴿ (الأنفال: ٢٤)، وقل كانت هذه الاستجابة هي خلاصة منهج الصحابة - رضوان الله عليهم - في تلقي كلام الله -تعالى - وكلام رسول الله -

فكان تلقي الخبر أو الأمر أو النهي يترجم من فوره مباشرة ودون أدنى تأخر إلى واقع ملموس وفعل محسوس، وهذا هو ما ميز جيل الصحابة الطيب المبارك عمن سواهم، وهو التطبيق الفعلي لما يسمعونه بمجرد سماعه، وكل من بعدهم ففضله على حسب قربه من منهجهم أو بعده

روى البخاري ومسلم عن أنس قال: كنت ساقي القوم يوم حرمت الخمر في بيت أبي طلحة، فإذا مناد ينادي قال فاخرج فانظر فإذا مناد ينادي: ألا إن الخمر قد حرمت فجرت في سكك المدينة، فقال لي أبو طلحة: اخرج فاهرقها فهرقتها.

ولم تكن نساء الصحابة أقل تجاوبا أو أبطأ استجابة لكلام النبي - على من الرجال، كما في حديث نزول آية الحجاب وسرعة

استجابة الصحابيات لأمر الله ورسوله كما في صحيح سنن أبي داود عن أم سلمة رضي الله عنها قالت: «لما نزلت ﴿يُدُنِينَ عَلَيْهِنَّ مِن جَلَابِيبِهِنَّ ﴿ خرج نساء الأنصار كأن على رؤوسهن الغربان من الأكسية »، أي أنهن غطين رؤوسهن ووجوههن طاعة لله ورسوله.

الحقيقة أن الفارق بين جيل الصحابة وبيننا هو كمال التصديق الذي يورث سرعة الاستجابة دون أدنى تقاعس أو تردد، حتى إن الرجل منهم يكون خارج المسجد فيسمع النبي - عله يقول لأهل المسجد اجلسوا فيجلس مباشرة في مكانه طاعة للأمر واستجابة له.

ولا شك أنَّ الاستجابة لله ورسوله حياة، يقول الله -تعالى-: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لله وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِأَ اسْتَجِيبُوا لله وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِأَ يُحْيِيكُمْ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يُحُولُ بَيْنَ الْمُرْءِ

وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ (الأنفال: ٢٤). ففي الاستجابة حياة القلوب وحياة الأرواح، وعلى حسب الاستجابة تكمل تلك الحياة، كما أن القلب الحي هو الذي يستجيب الأمر الله، وأما من مات قلبه فلا استجابة عنده ﴿إنَّمَا يَسْتَحِيبُ الَّذِينَ يَسْمُعُونَ وَالْمُوتَى يَبْعَثُهُمُ اللّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ (الأنعام: ٣٦)، وقال -تعالى -: ﴿إِنَّكَ لا تُسْمِعُ اللّهُمُ اللّهُ مُ اللّهُ مُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

يقول الأمام ابن القيم -رحمه الله-: «الحياة النافعة إنما تحصل بالاستجابة لله ورسوله، ومن لم تحصل له هذه الاستجابة، فلاحياة له؛ فالحياة الحقيقية الطيبة هي حياة من استجاب لله والرسول ظاهراً وباطناً، فهؤلاء هم الأحياء وإن ماتوا، وغيرهم أموات وإن كانوا أحياء الأبدان.

إننا في أشد الحاجة إلى أن نعود إلى هذا المنهج المبارك في التعامل مع كلام النبي - على المنهج المبارك في التعامل مع كلام النبي انصلاح حال الأمة إلا باستجابتها لله ولرسوله، وإصلاح هذا الخلل الذي طرأ؛ حماية للدين وصيانة له وغيرة عليه؛ فلن يصلح آخر هذه الأمة إلا بما صلح به أهله!

## ضمن جهودها لإنشاء محاضن تربوية بهدف تحصين الشباب

## إحياء التراث تطرح مبادرة خيرية لكفالة حلقات القرآن الكريم



أخبار الجمعية

## إحياء التراث تعلن عن بدء التسجيل في الدورة الشتوية لحلقات القرآن الكريم

موسم قرآني تربوي جديد، يبدأ مع أول أيام العام الدراسي الجديد؛ ليستمر الاهتمام والعناية بكتاب الله من جمعية إحياء التراث الإسلامي من خلال الدورات والبرامج والأنشطة الثقافية التى تطرحها أفرعها ولجانها للجمهور بفئاته المختلفة، وكذلك مع إدبار الصيف وإقبال موسم الشتاء؛ حيث أعلنت الجمعية عن بدء التسجيل في (الدورة الشتوية لحلقات القرآن الكريم)، التي بدأت نشاطها ٢٠٢٣/٩/١٧م ، وهذه من أول المراكز التابعة للجمعية في منطقة الرقة في مسجد ضاحية الرقة قطعة ٥ (مسجد الجمعية)، وكذلك تباعاً في جميع المراكز التابعة للجمعية على مستوى دولة الكويت، وستكون الدراسة في هذه الدورة الشتوية على يد مشايخ متقنين لكتاب الله، وستتضمن فعاليات مختلفة، إلى جانب حفظ القرآن الكريم وتلاوته ودراسته، كالرحلات الترفيهية والمسابقات والجوائز. وتدعو الجمعية أولياء الأمور للاهتمام بتوجيه الأبناء لمثل هذه الدورات؛ ليتم من خلالها الاستفادة وتوجيه طاقات الشباب توجيها سليماً؛ ففضل قراءة القرآن الكريم وحفظه كبير، قال الله -تعالى-: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي للَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤَّمنينَ الَّذينَ يَعْمَلُونَ الصَّالحَاتِ أَنَّ لَهُمَ أُحْرًا كُسِرًا﴾.

تحظى حلقات تحفيظ القرآن الكريم بدعم من جمعية إحياء التراث الإسلامي، التي بذلت جهودا ومبادرات خيرية داخل الكويت وخارجها؛ لإنشاء محاضن تربوية لتحصين الشباب، من خلال آلاف الحلقات، تحمل اسم الكويت وأهل الخير فيها، وسعياً منها لدعم الأنشطة الخاصة بالقرآن الكريم، فقد طرحت مبادرة خيرية جديدة لـ (كفالة حلقات القرآن الكريم) داخل الكويت لدعم الأنشطة الخاصة بالتربية والتعليم وحفظ القرآن الكريم، من خلال كفالة الحلقات والمحفظين والدعاة، ونشر العلم الشرعي من خلال طباعة الكتب العلمية والشرعية وتوزيعها على طلبة العلم والمهتمين بالعلوم الشرعية والعلمية، ويعد هذا المشروع من الصدقات الجارية التي يجرى أجرها للمساهم فيها في حياته وبعد مماته، ويمكن المساهمة فيه من خلال الرابط الالكتروني alturath.net.

يقول الرسول - الله - إن مما يلحق المؤمن من عمله وحسناته بعد موته: علماً علّمه ونشره، وولداً صالحاً تركه، ومصحفاً ورّثه، أو مسجداً بناه، أو بيتاً لابن السبيل بناه، أو نهراً أجراه، أو صدقة أخرجها من ماله في صحته وحياته، يلحقه من بعد موته»، وأوضحت الجمعية في



بيانها بأنها تشرف على أكثر من (٥٠٠) حلقة علمية، وحلقة تحفيظ قرآن في مختلف أنحاء الكويت من خلال إدارة متخصصة، وهي إدارة متخصصة، الكريم، إضافة لآلاف الحلقات في مختلف أنحاء العالم جميعها تحمل اسم الكويت وهل الخير فيها؛ حيث يتم دعم هذه الحلقات داخل الكويت وخارجها من قبل أهل الخير في الكويت، هذا وقد حثت الجمعية أولياء الأمور لتسجيل أبنائهم في حلقات تحفيظ القرآن الكريم؛ انطلاقاً من دعمها لكل ما يخدم أفراد المجتمع، وذلك لما لهذه الأنشطة من أهمية في تحفيظ كتاب الله -تعالى- وسنة نبيه - المجتمعة المواهب والقدرات، وإنقاذ الشباب في وتتمية المواهب والقدرات، وإنقاذ الشباب في المخدرات ورفقة السوء.

## مبادرة إنسانية تطلقها إحياء التراث لسداد إيجارات السكن للأسر المحتاجة داخل الكويت

طرحت جمعية إحياء التراث الإسلامي مبادرة إنسانية خيرية وفزعة كويتية لتقديم المساعدة للأسر ضعيفة الدخل والمحتاجة، التي تعيش بيننا في الكويت تعاني مشكلة في سداد الإيجارات المتأخرة، وذلك ضمن مشروعها الخيري (رعاية الأسر المتعففة) الذي تسعى -من خلاله- لتوطين العمل الخيري ودعمه؛ لتلبية الاحتياجات داخل الكويت، وهي أولى من خارجها، وقد انعكس ذلك واضحاً جلياً في حملاتها ومشاريعها السابقة، وانطلاقاً من الأوضاع الصعبة التي كشفتها الجولات الروتينية التي يقوم بها مندوبو

الجمعية على الأسر التي تتقدم لنيل مساعدات من الجمعية، والأسر المتعففة التي يجري الإبلاغ عنها، وقد أطلقت الجمعية مشروع رعاية الأسر المتعففة في سياق الحث على التنافس والتسابق لفعل الخير، وتلبية رغبات المتبرعين، ومن المشاريع التي تبنتها ضمن هذا المشروع مساعدة الأرامل والأيتام، وسداد الرسوم الدراسية للطلبة المعسرين، بالإضافة لسداد إيجارات الأسر، كما تُوزع -من خلاله- أجهزة التبريد والتكييف على الأسر الفقيرة داخل الكويت في ظل أجواء صيفية ملتهبة.







## الكويت بجانبكم

## حملة التراث الإنسانية لإغاثة المتضررين من إعصار ليبيا

تحت شعار (الكويت بجانبكم) أعلنت جمعية إحياء التراث الإسلامي عن طرح حملة إنسانية خيرية لإعانة الأسر المتضررة من الإعصار في ليبيا، سيتم من خلالها توفير الدواء والغذاء والإيواء.

والجمعية -ومع بداية الأحداث هناك- تلقت نداءات استغاثة؛ نظراً للدمار والأثر الكبيرة الـذي خلفته الفيضانات والسيول الكبيرة التي لم تشهد ليبيا لها مثيلا، وما أدت إليه من انهيار مئات المنازل وتهدمها، وخلفت آلاف القتلى والمفقودين، وقد كان أكثر من تضرر الأسر الفقيرة والأرامل والأيتام؛ لعدم وجود المعيل الذي يعين هذه الأسر بعد أن تهدمت

بيوتها، وفقدت معظم ممتلكاتها، وفي الوقت الذي تتضافر فيه الجهود الرسمية والشعبية لإغاثة الأشقاء في ليبيا، أعلنت إدارة الحملة عن استمرار هذه الفزعة الكويتية حسبما تسمح به الظروف هناك، كما خُصص رابط الكتروني للمساهمة من خلاله بسهولة ويسر ألكتروني المساهمة من خلاله بسهولة ويسر أموال من هذا المشروع يتم المساهمة فيه من أموال

الصدقة والتبرعات العامة، ويجوز دفع الزكاة فيه؛ لأنه من المشاريع المهمة جدا؛ نظراً للحاجة الماسة إليه هناك، كما أنه يحظى باهتمام كبير من المتبرعين وأهل الخير، وذلك انطلاقاً من قوله - وَاللّلُهُ مَنْكُ اللَّوْمَنِينَ فِي تَوَادِّهِمْ وَتَعَاطُفِهِمْ مَثَلُ اللَّوْمَنِينَ فِي تَوادِّهِمْ مَثَلُ اللَّهِمَسِدِ؛ إِذَا اشْتَكَى منه عُضُو تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمَةِمُ عَنْكُ لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمَةِمُ عَنْكُ لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمَةِمُ عَلْهُ.

## ضمن نشاطها الثقافي والدعوي

## إحياء التراث تنظم المحاضرات في مختلف مناطق الكويت

سلسلة من الفعاليات والأنشطة الثقافية والدعوية تنظمها جمعية إحياء التراث الإسلامي خلال هذا الشهر (سبتمبر) ضمن نشاطها العلمي والثقافي في مختلف مناطق الكويت، ومن ذلك محاضرة نظمتها لجنة الكلمة الطيبة مساء الثلاثاء الموافق ٢٠٢٣/٩/١٩ في ديوانية بعد صلاة العشاء بعنوان: (السنن الإلهية) في ديوانية حامد الحمادي في منطقة صباح السالم.

#### تراث الجهراء

كما استمرت الجمعية من خلال لجنة الكلمة الطيبة بمنطقة الجهراء في درسها الأسبوعي حول: (الوفاء) الذى ألقاه الشيخ/ بدر الجاسر اليوم الاثنين ٩/١٨

الساعة (٨,٣٠) مساء في ديوان صالح بن حسين العجمي الكان في النسيم قطعة ١، كما أقامت الجمعية في منطقة الصليبخات مساء يوم الاثنين درساً بعنوان: (الخوف من الله) للشيخ: شادي إبراهيم نوح في ديوانية فرع الصليبخات بعد صلاة العشاء بساعة.

#### تراث كيفان

ومن الأنشطة التي أقامتها الجمعية من خلال فرعها بكيفان محاضرة بعنوان: (العهود والمواثيق) حاضر فيها الشيخ/ رائد الحزيمي الساعة (٨,١٥) مساء يوم الاثنين عبر البث المباشر على حساب الانستغرام turath kaifan.

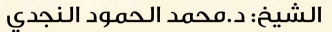




## شرح كتاب الصيام من مختصر مسلم

# ناب؛ أي يوم

## يَصُومُ مَي عَاشُورَاء؟



عَنْ الحَكَم بْنِ الْأَعْرَجِ قَالَ: انْتَهَيْتُ إِلَى ابْنِ عَبَاسٍ -رضي الله عنهما- وَهُوَ مُتَوَسِّدٌ رِدَاءَهُ فِي زَمْزَمَ، فَقُلْتُ لَهُ: أَخْبِرْنِي عَنْ صَوْم عَاشُورَاءَ، فَقَالَ: إِذَا رَأَيْتَ هَلَالَ الْمُحَرِّم، فَاعْدُدْ وَأَصْبِحْ يَوْمَ التَّاسِعِ صَائِماً، قُلْتُ: هَكَذَا كَانَ رَسُولُ اللّٰهَ -ﷺ- يَصُومُهُ؟ قَالَ: نَعَمْ. الحديث رواه مَسلم في الصيام (٧٩٧/٢) باب: أيَّ يَوَم يُصَام في عَاشُوراء؟

يُخبِرُ التَّابِعِيُّ الحكمُ بنُ الأعرَجِ، وهو الحكم بن عبد الله بن إستحاق البَصري، ثقة، أَنَّه جاء إلى عبد الله بن عبَّاس -رضي الله عنهما- وهو وَاضِّع رِداءَه تحتَّه ذراًعه، مُتوسِّد عليه، عند بثر زَمْرَمَ داخلَ المسجد الحرام بمكة، فسَأل ابنَ عبَّاس -رضي الله عنهما- عن صَوم يوم عَاشُورَاءَ، متَى يكونُ؟ فقال له ابنُ عبَّاس -رضي الله عنهما-: إذا رأَيْتَ هلالَ شَهرِ المُحرَّم، وتُبَتَّتُ بدايَتُه، فابْدَأُ بعَدِّ الأيامِ حَتَّى تَصلُ إلى اليوم التَّاسِع فضُمهُ.

فقوله: «فاعدد وأصبيح يوم التاسع صائما» قال الحافظ النّووي: هذا تصريح من ابن عباس بأنّ مَذهبه أنّ عَاشوراء، هو اليومُ التاسع مِنَ المُحرّم. انتهى. ولعلّ ابن عباس- والله أعلم- أخَذ ذلك مِنْ قوله - عَلَيْ-: «لَئِنْ بَقِيتُ إِلَى قابِلٍ، لَأَصُومَنَّ التَّاسعَ». رواه مسلم.

#### تعيين هذا اليوم

وقد اخْتلفَ العُلماء في تعيين هذا اليوم: فكان ابنُ عباس -رضي الله عنهما- يَرى أنّه يومُ التاسع، فكأنه رأى أنّ ثوابَ الصّيام أصّبح في يوم التاسع بَدلاً منَ العاشر؛ لأنّه ليس في الحديث لأصُومَنَّ التاسعَ والعاشر، وإنّما النّصّ على التاسع فقط. أمّا جُمهور العُلماء منَ السّلف والخَلف: فذهبُوا إلى أنّ عاشُوراء هو يومُ العاشر منَ المُحرّم، كما هو ظاهر الأحاديث، ومُقتضى اللفظ لَغة: «عاشوراء»، وقهم الجُمهور أنّ قوله - على التاسع» هو إضافةً الجُمهور أنّ قوله - على التاسع» هو إضافةً الجُمهور أنّ قوله - على النّات عاشوراء»، وقهم المؤمور أنّ قوله - الجُمهور أنّ قوله - الجُمهور أنّ قوله - الله النّات التاسع» هو إضافةً

إلى يوم العاشر، فيكون المعنى: سأصُوم العاشر، ومعه التاسع، مُخَالفة لليهود والنصارى، وليس المقصودُ به أنَّ العاشرَ يُهمَلُ ويُخَصُّ الصِّيامُ بالتَّاسع.

قال الترمذي: «اختلف أهل العلم في يوم عاشوراء، فقال بعضهم: يوم التاسع، وقال بعضهم: يوم العاشر، وروي عن ابن عباس أنه قال: صوموا التاسع والعاشر، وخالفوا اليهود. وبهذا الحديث يقول الشافعي وأحمد وإسحاق». (٣/ ١٢٨).

- وقال ابن عبد البر: «اختلف العُلماء في يوم عاشُوراء، فقالت طائفة هو اليوم العاشر من المُحرِّم، وممّن روى ذلك عنه سعيد بن المسيب والحسن بن أبي الحسن البصري، وقال آخرون: هو اليوم التاسع منّه، واحتجّوا بحديث الحكم بن الأعرج قال: أتيتُ ابن عباس في المسجد الحرام... فذكره. قال: وقد روى عن ابن عباس القولان جميعاً، وقال قومٌ من أهل العلم: مَنْ أحبّ صَوم عاشوراء، صام يومين التاسع والعاشر، وأظنّ ذلك احتياطاً منهم، والله أعلم». «التمهيد» (٧/ ٢١٣). حرم، حيثُ قال: «ونَسْتحبُ صوم يوم عاشُوراء وهو حزم، حيثُ قال: «ونَسْتحبُ صوم يوم عاشُوراء وهو التاسع منَ المُحرّم، وإنْ صامَ العاشر بعده فحَسن». المحلى (٧/ ١٧)، وساق رواية ابن عباس.

## الأفضلُ والأكمَل

والأفضلُ والأكمَل للمُستطيع أنْ يصومَ التاسع والعاشر، وذلك لسَببين: الأول: أنّ النّزاع قائمٌ بين

العلماء في تَحديد اليوم الذي فيه الفَضل، والأولى للحَريص على الثواب أنْ يَصوم اليومين خُرُوجاً مِنَ الخلاف.

الثاني: أنّ هَدَي النّبي - عَلَيْهُ - الذي نَدَبَ إليه أمّته، هو صيامُ التاسع مع العاشر، تمييزاً للمُسلم عن غيره، لئنّلا يَتَشَبّهُ باليَهُود في صيام اليَوم العاشر وحدَه. والمحبّ يقتفي أثر مَنْ أحبّ، فيكون مَنْ علامات مَحبّته: اتباع هديه وطريقته.

### هل يُصامُ يوم الحادي عشر؟

ولكنّ هل يُصامُ يوم الحادي عشر أيضاً مع عاشوراء؟

استتحبّ بعضُ العُلماء كابن القيم رحمه الله صيام اليوم الحادي عشر منَ المُحرّم أيضاً، قال: لأنّه قد وَرد عن النّبي عَيْف وَالمَّر بصيامه، وذلك فيما عَنْ ابنِ عَبَّاس وَ وَالله قال رَسُولُ اللّه وَ وَالله عَنْ ابنِ عَبَّاس وَ وَالله قال رَسُولُ اللّه وَ وَمَّوَا يَوْمَ عَاشُورًاء، وخَالفُوا فيه اليهُودَ، صُومُوا قَبْلَهُ يَوْماً، أَوْ بَعْدَهُ يَوْماً». رواه أحمد (٢١٥٥) وابن خزيمة (٢٠٩٥)، وقد حسنه الشيخ أحمد شاكر، وضعفه مُحققو المسند، وقال الألباني: «إسناده ضعيف، لسُوء حفظ ابن أبي ليلي، وخالفه عطاء وغيره فرواه عن ابن عباس موقوفاً، وسنده صحيح عند الطحاوي والبيهقي» انتهى.

وقد ذَكَر بعضُ العلماء سبباً آخر: لاستحباب صيام اليوم الحادي عشر، وهو الاحتياط لليوم العاشر، فقد يُخْطئ الناس في هلال مُحرّم، فلا



## • يومُ عاشوراءَ من أيَّام الله المُبارَكة عظَّمَه رَسولُ الله عَلِيهُ وحرَصَ على ذلك شُكرًا لله وحرَصَ على ذلك شُكرًا لله

## • مَنْ فاته صيام اليوم التاسع فيُسْتحبّ له صيام الحادي عشر لمُخالفة اليهود فإنْ صامَ العاشر وحده فلا حَرجَ عليه

يُدرى أيِّ يوم بالضبط هو اليوم العاشر، فإذا صَام المسلم التاسع والعاشر والحادي عشر، فقد تحقّق مِنْ صيام عاشُوراء، وقد روى ابن أبي شيبة في (المصنف) (٣١٣/٢): عن طاووس رحمه الله: أنه كان يَصُوم قبله وبَعده يوماً، مَخافة أنْ يَضُوته.

وقال الإمام أحمد: «مَنْ أرادَ أَنْ يَصُومَ عاشُوراء: صامَ التاسع والعاشر، إلا أَنْ تُشْكل الشُّهور فيصُوم ثلاثة أيام، ابن سيرين يقول ذلك». (المغني) (٤٤١/٤).

### مَنْ فاته صيام اليوم التاسع

وأمّا مَنْ فاته صيام اليوم التأسع، فيُستحبّ له صيام الحادي عشر، لمُخالفة اليَهود، فإنْ صامَ العاشر وحده، فلا حَرجَ عليه في ذلك، ولا يكون ذلك مَكروهاً، قال المرّداوي: «لا يُكره إفرادُ العاشر بالصّيام على الصّحيح من المذهب، ووافق الشيخ تقي الدين - ابن تيمية - أنّه لا يُكُره». انتهى باختصار. (الإنصاف) (٣٤٦/٣).

## باب: فَضْل صيام يوم عاشوراء

عَنْ ابْنِ عَبّاس -رضي الله عنهما-: أَنَّ رَسُولَ الله عنهما-: أَنَّ رَسُولَ الله عنهما-: أَنَّ رَسُولَ الله - عَلَّ - قَدمً الْمَدينَةَ، فَوَجَدَ الْيَهُودَ صياماً يَوْمَ عَاشُورَاءً، فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ الله - عَلَيْ-: «مَا هَذَا الْيُومُ الله عَدْا يَوْمُ عَظيمٌ،

أَنْجَى اللَّه فيه مُوسَى وَقَوْمَهُ، وغَرِّقَ فرْعَوْنَ وَقَوْمَهُ، وغَرَّقَ فرْعَوْنَ وَقَوْمَهُ، فَصَامَهُ مُوسَى شُكْراً، فَنَحْنُ نَصُومُهُ. فقَالَ رَسُولُ اللَّه - عَلَيْ-: «فَنَحْنُ أَحَّق وَأَوْلَى بِمُوسَى مِنْكُمْ»، فَصَامَهُ رَسُولُ اللَّه - عَلَيْ-، وأَمَرَ بصيامه.

في الباب حديثان، الحديث الأول: رواه مسلم في الصيام (٧٩٦/٢) باب: صوم يوم عاشوراء، والحديث الثاني في الباب نفسه (٧٩٧/٢).

## نَحْنُ أَحَقّ بِمُوسَى مِنْهُمْ

قُولُه: «أَنَّ النَّبِيِّ - عَلَّهِ - فَدَمَ الْلَدَينَةُ فُوَجَدَ الْيَهُود يَصُومُونَ عَاشُورَاء، وَقَالُوا: إِنَّ مُوسَى صَامَهُ وإِنَّهُ الْيَوْمِ الَّذِي نَجَوْا فيه مِنْ فَرْعَوْن وَغَرقَ فرْعَوْن فَصَامَهُ النَّبِيِّ - عَلَيْهِ - أَ وَأَمَرَ بِصِيامِه، وقَالَ: نَحْنُ أَحَقَ بِمُوسَى مِنْهُمُ »، قَالَ الْمَارِزيِّ : خَبَر اليهود غَيْر مَقْبُول، فَيَحْتَمِل أَنَّ النَّبِيِّ - يُوجِي إليه بِصدقهِمْ فيما قَالُوه، أَوْ تَوَاتَرَ عِنْدَهُ النَّقْلَ بِذَلِكَ جَمَلُ لَهُ العلم به.

قَالَ القَاضي عياض رَدًّا على المَازريِّ: قَدْ رَوَى

مُسْلِم أَنَّ قُرنِشاً كَانَتُ تَصُومهُ، فَلَمَّا قَدمَ النَّبِيِّ - المَدينَة صَامهُ، فَلَمْ يَحْدُث لَهُ بِقَوْلِ النَّهُود حُكِّمٌ يَحْدَث لَهُ بِقَوْلِ النَّهُود حُكِّمٌ يَحْدَث لَهُ بِقَوْلِ النَّهُود وَجَوَاب سُؤَال، فَقَوْله: «صَامَهُ» لَيْسَ فِيه أَنَّهُ ابْتَدَأَ صَوْمه حينئذ بِقَوْلِهِمْ، ولَوْ كَانَ هَذَا لَحَمَلْنَاهُ عَلَى أَنَّهُ أَخْبَرَ بِهِ مَنْ أَسُلَمَ مِنْ عُلَمَاتُهِمْ كَابْنِ سَلَام وَغَيْره. قَالَ الْقَاضي: وَقَدْ قَالَ بَعْضَهِمْ: يَخْتَمل أَنَّهُ - عَلَيْ مَا كَانَ يَصُومُهُ بِمَكَّة، ثُمَّ تَركَ صيامه حَتَّى عَلَمَ مَا عَنْد أَهْل الْكَتَاب فِيهِ فَصَامَهُ. قَالَ: وَمَا ذَكَرْنَاهُ أَوْلَى عَنْد أَهْل الْحَديث.

قَالُ النوويَ: النَّخْتَارِ قَوْلِ الْمَازِرِيّ، ومُخْتَصَرِ ذَلكَ: أَنَّهُ - كَانَ يَصُومهُ فَرَيْش في مَكَّة، ثُمَّ قَدَمَ الْمَدينَة فَوَجَدَ الْيَهُود يَصُومُونَهُ فَصَامَهُ أَيْصًا مَهُ أَيْمً مَّ اللّهُ أَعْلَمٌ. «شَرحَ مسلم»، فكانَ النَّبيُّ آعَادهمَ ، وَاللَّهُ أَعْلَمٌ بصوم يوم عاشوراء، قَبْلُ أَنْ يُعْرَضَ صيامُ رَمضانَ لَفَضْلُ ذلكَ اليوم، فلمَّا فُرضَ صيامُ رَمضانَ تَركَ أَمْرَهم بصيامِه، ولكنَّه صارَ تَطوُعً لَمن أراد.

## مُخالفة اليهود

وفى هذا الحَديث: يَروى عبِّدُ الله بنُ عبَّاس -رضى الله عنهما- أنَّ النَّبِيَّ -عَيِّكِ الله عنهما- أنَّ النَّبِيَّ -عَيِّكِ اللهِ المَدينة من مكَّة، وفي العام التَّالي وَجَدَ يَهُودَ المدينة يَصُومُون يَومَ عاشُورَاءَ، وَهو يومُ العاشر من شَهر اللُّه المُحَّرم، فسَأَلَهم عن سَبِب ذلك، فذَكَروا أنَّ هذا يُومٌ صَالحٌ وَقَعَ فيه خَيرٌ وصَلاحٌ، حيثُ نَجَّى الله فيه بني إسرائيل من عَدُوِّهم فرْعونَ بإغراقه وجُنوده في البحْر، فَصامَه نَبِيُّ اللَّه مُوسَى -عليه السَّلامُ-، فلَمَّا عَلَمَ النَّبِيُّ -عَلِّي اللهِ- ذلك، أخبَرَ أنَّه أَحَقُّ بِمُوسَى منهم، حيثُ إنَّهما أخَوان في النُّبوَّة، ولأنَّه -ﷺ - أَطْوَعُ وأتَّبَعُ للحقِّ منهم، فهو أحَقَّ أنْ يَشكُرُ الله -تعالى- على نَجاة مُوسى -عليه السِّلامُ-، ولذلك صامَهُ - عَلَيْ -، وأَمَرَ المسلمينَ بصيامه، لأنَّنا -نَحنُ المسلمينَ- أَوْلَى بحبِّ مُوسى -عليه السّلامُ- ومُوافقَته منَ اليهود، حيثُ إنَّهم بَدَّلوا شَرِيعتَه وحَرَّفوها، ونحنُ أتْباعُ الإسلام الَّذي هو دينٌ كلِّ الأنبياء، وقدُ روَى ابنٌ عبَّاس أيضًا أنَّ السُّنَّةَ أَنْ يَصومَ المُسلمُ اليومَ التَّاسعَ معُه، مُخالفةً لليهود، كما في صَحيح مُسلم، وثبَت فيه أيضاً: من حَديث أبي قَتادةَ -رَا الله عَلَيْكُ-: أَنَّ صيامَه يُكفِّرُ ذُنوبَ السَّنَةُ التي قُبُلُه.

## فوائد الحديث

١- يوم عاشوراء من أيَّام الله المباركة، فيه نَجَّى الله عزَّوجلً - نبيَّه مُوسى من فرعون وجُنده، وعظَّم رَسولُ الله - عَيَّد مَدا اليوم، وحرَصَ على صيامه، وحَثَّ المسلمين على ذلك، شُكرًا لله.

٢- مَشْروعيَّةٌ شُكر الله تعالَى- بالصَّوم،
 لَن حَصَلَ له خَيرٌ مِن تَفريجِ كُرَبٍ، أو تَيسير أمْر.

٣- يومُ عاشوراءَ هو يومُ العاشر منَ المُحَّرم، وكان النَّبيُّ - عَلَى عَرِصُ علَى صيام يوم عاشُورَاءَ، ويُوصي به، وكان صيامه فَرْضاً قَبْلَ رمضانَ، إلى أنْ نَزَلَ صَومُ رمضانَ على المُسلمينَ، فكانت الفريضةُ صَومُ رمضانَ فقطَ، وأصبَحَ صَومُ عاشوراءَ مُخيَّرًا فيه، مَن شاءَ صامَه، ومَن شاءَ تَرَكَه.

بالتعلق، والكفر بما يعبد من دون الله

والبراءة منه؛ فإنه لما قال لهم: قولوا: لا إله إلا الله قالوا: ﴿أَجَعَلَ الْآَلَهَةَ إِلَهًا

وَاحدًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ ﴾ (ص: ٥).

العجب ممن يدعى الإسلام!

• فإذا عرفت أن جهال الكفار يعرفون

ذلك، فالعجب ممن يدعى الإسلام وهو

لا يعرف من تفسير هذه الكلمة ما عرفه

جهال الكفرة! بل يظن أن ذلك هو التلفظ

بحروفها من غير اعتقاد القلب لشيء من

المعانى، والحاذق منهم يظن أن معناها لا

يخلق ولا يرزق ولا يدبر الأمر إلا الله،

فلا خير في رجل جهال الكفار أعلم منه

• إذا عرفت ما قلت لك معرفة قلب،

وعرفت الشرك بالله الذي قال الله فيه:

﴿إِنَّ اللَّهِ لَا يَغْفِرُ أَنۡ يُشۡرِكَ بِهِ وَيَغۡفِرُ

مَا دُونَ ذَلكَ لَنَ يَشَاءُ ﴿ (النساء: ٤٨)،

وعرفت دين الله الذي أرسل به الرسل

من أولهم إلى آخرهم، الذي لا يقبل الله

بمعنى لا إله إلا الله.

## مشركو العرب وجحد توحيد العبادة

## الشيخ: د. علي بن عبدالعزيز الشبل

هذه تأملات ومجالس علمية في مقاصد كتاب كشف الشبهات، الرسالة الماتعة النافعة لشيخ الإسلام المجدد لما اندرس من معالم الدين في القرن الثاني عشر، الشيخ أبي عبد الله محمد بن عبد الوهاب بن سليمان التميمي، -رحمه الله- وأجزل له المثوبة، وكشف الشبهات هذا المختصر النافع المفيد، فكانت هذه المذاكرة حول مقاصد هذه الرسالة مع بعض مضامينها وألفاظها.

- قال -رحمه الله-: «فإذا أردت الدليل على أن هـؤلاء المشركين الذين قاتلهم رسـول الله على يشهدون لله هذه الشهادة؛ فاقرأ قوله -تعالى-: ﴿قُلُ مَنْ يَرُزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاء وَالْأَرْضِ أَمَّنْ يَمُلكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصارَ وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيِّ مِنَ اللَّهُ فَقُلُ أَفَلَا تَتَقُونَ ﴾ اللَّيت وَيُخْرِجُ الْكِت مِنَ اللَّهُ فَقُلُ أَفَلَا تَتَقُونَ ﴾ الأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلُ أَفَلًا تَتَقُونَ ﴾ الأَمْرَ فَسَيتُولُونَ اللَّهُ فَقُلُ أَفَلًا تَتَقُونَ ﴾ اللَّه قُلُ المَن الأَرْضُ للله قُلُ المَن (١٤) سَيقُولُونَ وَمَنْ يَكْرُشِ الْعَظِم السَّمَاوَات السَّبْع وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظيم الله قُلُ الْفَلَا تَتَقُونَ ﴾ السَّمَاوَات السَّبْع وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظيم (٨٦) سَيقُولُونَ (٨٤) سَيقُولُونَ (٨٤) سَيقُولُونَ (٨٤) سَيقُولُونَ (٨٤) سَيقُولُونَ اللَّهُ قُلُ أَفَلَا تَتَقُونَ ﴾ اللَّه قُلُ أَفَلَا تَتَقُونَ ﴾ اللهمنون) وغير ذلك من الآيات.
- فإذا تحققت أنهم مقرون بهذا، ولم يدخلهم في التوحيد الذي جحدوه وهو توحيد العبادة الذي يسميه المشركون في زماننا: الاعتقاد، كما كانوا يدعون الله -سبحانه- ليلًا ونهارًا.

## إخلاص العبادة لله وحده

• ثم منهم من يدعو الملائكة؛ لأجل صلاحهم وقربهم من الله ليشفعوا له، أو يدعو رجلًا صالحًا مثل الملات، أو نبيا مثل عيسى، وعرفت أن رسول الله وعلم على هذا الشرك، ودعاهم إلى إخلاص العبادة لله وحده كما قال التعالى-: ﴿وَأَنَّ الْمُسَاجِدَ لللهِ وَلَا تُدْعُوا مَعَ

الله أحدا (الجن) وكما قال -تعالى-: ﴿ لَهُ دَعُوةُ الْحَقِ وَالنَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُمْ بِشَيْء (الرعد: ١٤)، وتحققت أن رسول الله - الله عليه النه، والندر كله لله، والنبح كله لله، والاستغاثة كلها لله، وجميع أنواع العبادة كلها لله.

## إقرارهم بتوحيد الربوبية

• وعرفت أن إقرارهم بتوحيد الربوبية لم يدخلهم في الإسلام، وأن قصدهم الملائكة والأولياء يريدون شفاعتهم والتقرب إلى الله بذلك هو الذي أحل دماءهم وأموالهم، عرفت حينئذ التوحيد الذي دعت إليه الرسل، وأبى عن الإقرار به المشركون، وهذا التوحيد هو معنى قولنا: لا إله إلا الله.

## النبي - ﷺ - يدعوهم النبي كلمة التوحيد

فأتاهم النبي - على الله الله والمراد من التوحيد وهي: لا إله إلا الله والمراد من هذه الكلمة معناها لا مجرد لفظها،

هده الكلمة معناها لا مجرد لقطها، والكفار الجهال يعلمون أن مـراد النبي أن مـراد النبي الكلمة هو الكلمة هو إفـراد الله إفـراد الله حيالي-

إلى إخلاص العبادة -تعالى-: ﴿وَأَنَّ الْمُسَا. ١٠ ربيع الأول ١١٤٥ النفال ١١٩٤

من أحد دينًا سواه. وعرفت ما أصبح غالب الناس فيه من الجهل بهذا، إذا عرفت كل ما ذكرته لك سابقًا أفادك ذلك فائدة:

الفائدة: الفرح بفضل الله ورحمته

● كما قال -تعالى-: ﴿قُلُ بِفَضْلِ اللّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ قَلْيَفُرَحُوا هُوَ خَيْرٌ مِمّاً يَجْمَعُونَ﴾ (يونس)، وأقادك أيضًا الخوف العظيم؛ فإنك إذا عرفت أن الإنسان يكفر بكلمة يخرجها من لسانه وقد يقولها وهو جاهل فلا يعذر بالجهل، وقد يقولها وهو يظن أنها تقربه إلى الله -تعالى- كما يظن المشركون، خصوصًا إن ألهمك الله ما قص عن قوم موسى مع صلاحهم وعلمهم، أنهم أتوه قائلين: ﴿اجْعَلُ لَنَا إِلَهًا كَمَا لَهُمْ آلِهَةٌ﴾ (الأعراف: ١٣٨) فحينئذ يعظم حرصك وخوفك على ما يخلصك من هذا وأمثاله.

## أعداء التوحيد

• واعلم أن الله -تعالى- بحكمته لم يبعث نبيا بهذا التوحيد إلا جعل له أعداء كما قال -تعالى-: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِيٍّ عَدُوًا شَيَاطِينَ الْإِنْسِ وَالْجِنِّ يُوحِي بَعْضُهُمْ إلَى بَعْضِ زُخْرُفَ الْقَوْلِ غُرُورًا ﴾ (الأنعام: ١١٢) وقد يكون لأعداء التوحيد علوم كثيرة وكتب وحجج كما قال -تعالى-: ﴿فَلَمَّا جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عِنْدَهُمْ مِنَ الْعَلْمِ ﴾ (غافر: ٨٣).

إذا عُرفت ذلك وعرفت أن الطريق إلى الله لابد له من أعداء قاعدين عليه أهل فصاحة وعلم وحجج، فالواجب عليك أن تعلم من دين الله ما يصير سلاحًا تقاتل به هؤلاء الشياطين الذين قال إمامهم ومقدمهم لربك -عزوجل-: ﴿لَأَقْعُدُنَّ لَهُمْ صِرَاطَكَ النِّسْتَقيمَ (١٦) ثُمَّ لَأَتِينَّهُمْ مِنْ بَيْن أَيْمَانِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهُمْ وَكُن أَيْمَانِهُمْ وَلَا أَيْمَانِهُمْ وَكُن أَيْمَانِهُمْ وَكُن أَيْمَانِهُمْ وَكُن أَيْمَانِهُمْ وَلَا تَعْفِيهُ وَاللّهُ وَأَلْكُن كَيْدَ الشَّيْطَان كَان ضَعِيفًا ﴿ (النساء: ٢٧).

## الذي جحدوه هو إفراد الله بالعبادة

● قال المصنف - رحمه الله -: إذا تحققت أنهم كانوا مقرين بالربوبية، وإقرارهم بالربوبية لم يدخلهم في الإسلام، بل حاربهم النبي - وكذبهم وكفرهم، وتحققت أن الذي جحدوه وهو ما دعاهم إليه النبي - وهو إفراد الله

بالعبادة: وهو توحيد العبادة، إذا تحققت من هذا عرفت الشرك الذي يسميه الناس في زمانه – أي زمان الشيخ – بالاعتقاد في الأولياء والصالحين والأنبياء وغيرهم أنهم ينفعون عند الله، وأنهم وسائط بينننا وبين الله –جل وعلا– (فهذه المقدمة مهمة لكشف هذه الشبه)؛ لأن صاحب هذه الشبه يقول: إن التقرب بالذبح أو بالدعاء أو بالاستغاثة بالأولياء ليس شركًا ولا يخرج من الملة ولا يحل الدم والمال... إلخ.

## الفرق بين هذا وبين شرك الأولين

- يقول الشيخ: ما الفرق بين هذا وبين شرك الأولين: شرك العرب؟ لا فرق بينه لمن عقل وفهم التوحيد الذي جاء به النبي والأنبياء قبله –عليهم الصلاة والسلام–، وعرف ما نهوا عنه من الشرك، ولم يعاند ولم يكابر. فهؤلاء محتاجون أصلًا لمعرفة التوحيد الذي جاء به الأنبياء وآخرهم محمد –ﷺ هذا أولًا.
- وثانيًا: هم محتاجون لمعرفة ما ماهية الشرك الذي حاربه الرسل وآخرهم محمد -ﷺ وحاربوا أهله وحذروا منه ومنهم!
- وكلا الأمرين: معرفة التوحيد ومعرفة الشرك مهمان ومتلازمان؛ فإنه لا يتحقق أحدهما إلا بتحقيق الآخر؛ حيث قد يعرف التوحيد ولكن لا يحققه لله -عز وجل- بجهل ذلك العبد بالشرك القادح في التوحيد.
- مثاله: من عرف وجوب العبادة لله وحده دونما شريك. ولم يتحقق أن التوسل بغير الله بسؤالهم الشفاعة والاستغاثة بهم شرك يقدح في أصل الدعاء، والسؤال الذي هو نوع من أنواع العبادة، فعدم تحقيقه علمًا وعملًا يوقعه في اللبس وعدم اعتباره شركًا قادحًا في التوحيد.
- والسبب عدم تحقيق علم التوحيد الذي بعث الله به رسله عليهم الصلاة والسلام ومعرفة الشرك الذي نهوا عنه، فهذا مقصد عظيم قرره الشيخ في هذه المقدمة.
- فأنت أيها المسلم، ويا طالب العلم إذا عرفت الشرك التوحيد المطلوب، وتحققته، وعرفت الشرك وفهمته، علمت ما يقع به الناس من التوحيد أو الشرك.

• البطريق الله لابد لله من أعداء فاعدين عليه أهدا وعلم وعلم وعلم فالله أن تعلم من دين الله ما يصير الله ما يصير سلاحًا تحاجج بسلاحًا تحاجج بسلاحًا تحاجج

• معرفة
التوحيد
ومعرفة
ومعرفة
الشرك مهمان
ومتلازمان
فإنه لا يتحقق
اتحقق الآخر
بتحقيق الآخر
بتحقيق الآخر
بتحقية الأخر
عيث قد يعرف
لا يحققه الله
التوحيد ولكن
عزوجل بجهل
بالشرك القادح



## من مقاصد النهري عن إحياء ذكرى المولد النبوي



ربما يعد بعض الناس الخلاف حول شرعية الاحتفال بالمولد النبوي قضية ثانوية، لا تستوجب هذا الاهتمام من الطرفين، وأنه لا ينبغي تجدد الجدل في كل عام حول أمر طال الحديث عنه وعُرفت آراء الناس بشأنه، لذا من المهم التنويه إلى بعض المقاصد الدينية العليا المرتبطة بالتأكيد على بدعية الاحتفال بالمولد، والنهي عن إحياء هذه المناسبة.

## أولاً: منع العبث بمبدأ تعظيم النبي - عليه واتباعه

يمكن القول أننا أمام مفهومين أو منهجين لمحبة النبي - عليه وتوقيره واتّباعه:

الأول: وهو تعظيم أمره واتباع سنته، وهذا المفهوم كان شائعًا في القرون الأولى المشهود بخيريَّتها وفضلها ونموذجيتها في الاقتداء والاتباع للنبي

أما المفهوم الآخر: فهو تحويل النبي - الله المفهوم الآخر: فهو تحويل النبي - الله مادة للاحتفال وإنشاد الاشعار والتجاوز في ذلك إلى الغلو في مدحه ووصفه، وقد انتشر هذا المفهوم في القرون الوسطى من تاريخ الإسلام بعد تغير كثير من ملامح الدين الأول الذي عرفه الصحابة وأتباعهم.

#### حقيقة الخلاف

وحقيقة الخلاف بين المنهجين تكمن في طريقة تعامل المسلمين مع نبيهم - وسدة ارتباطهم بسنته، فحينما يتخذون سيرته وسنته نهجًا وشعارًا ودستورا يصبح من العبث الاهتمام بالشكليات وإحياء ذكرى ولادته بالمدائح والأشعار وصنع الحلوى؛ إذ لا معنى لذلك والرسول - واضع حاضر في كل تفاصيل حياتهم، موجّه لأفعالهم وأفكارهم، ولا شيء عندهم مُقدم على العناية بعديثه جمعا وحفظاً وتدويناً وفقها لأحكامه

#### ضعفالتدين

في المقابل: فإنه عند ضعف التدين وتخلي الناس عن الالتزام بكثير من الواجبات والسنن المستحبَّة، وظهور البدع الفكرية والسلوكية في حياة المسلمين، عندئذ يكون الاحتفاء والاحتفال بالرسول - على طريقة الأشعار والأناشيد في ذكرى مولده الشريف، فالفارق بين المنهجين هو منزلة النبي - السي المنهجين هو منزلة النبي - السي المنهجين هو منزلة النبي المنهجين هي حياة أتباعه وأمته.

## ثانيًا: سدّ منفذ من منافذ الغلو في النبي - عليه

من أعظم مقاصد النهي عن إحياء المولد: سدّ منفذ من منافذ الغلو في شخصه - على -، وهو الأمر الذي حذر منه النبي - على مبكرًا، ويقترن الغلو المذموم ببدعة المولد من وجوه عدة نقتصر على اثنين منها:

## (۱) الخروج عن الحد المشروع في وصفه والثناء عليه - عليه

وقد فتح البوصيري للشعراء الباب أن يطلقوا ألسنتهم بما شاؤوا من عبارات المدح! وقد توسع الشعراء والصوفية في ذلك توسّعًا كبيرًا، فنسبوا للنبي - الله حصائص الألوهية، فقصدوه بالدعاء مستغيثين به كما يسئل العباد ربهم ويستنجدونه، وزعموا أنه سبب وجود الأكوان والعوالم، ولولاه لم يخلق الله الأفلاك وأجرام السماء والعرش والكرسي، وأن الكون خُلق من ور محمد - المحقوت شرعاً وعقلاً ولا صلة له بمحبة النبي وتوقيره - الله وتوقيره -

#### (٢) القيام عند ذكر ولادته

ومن وجوه الغلو التي ابتدعها المتأخرون في ذكرى المولد القيام عند ذكر ولادته - المحكم بكفر من يرفض القيام أو الزعم بأن ترك ذلك من علامات الابتداع.

## (٣) إحياء المولد مخالف لمبدأ الاحتفال

#### الديني في الإسلام

لو قصدنا الحديث عن الأعياد والاحتفالات الدينية في الإسلام سنجد أنها مميزة بأمرين: الأول: تخصيص الشارع لها دون غيرها من الأيام والمناسبات كيوم الفطر (عيد الفطر) ويوم النحر (عيد الاضحى).

الآخر: أن مظاهر الاحتفال في الأيام الفاضلة التى ميزها الشارع وخصها دون غيرها تقتصر

● الحكم ببدعية المولد ليس رأيًا للسلفيين المعاصرين بل هو رأي جمع من علماء المالكية كالشاطبي والشوكاني ومحمد رشيد رضا ومحمد البشير الإبراهيمي والخضر حسين من المتأخرين

• من أعظم مقاصد النهي عن إحياء المولد: سدّ منفذ من منافذ الغلو في شخصه - عِيلاً -، وهو الأمر الذي حذر منه النبي - عَلا الله عليه

> على العبادة دون أي طقوس أخرى، ففي يوم عاشوراء: شُرع الصيام، وأيام التشريق وصفها الشارع بأنها أيام أكل وشـرب وذكـر لله -عز وجل-، وفي يوم الجمعة الذي ورد النص أنه يوم عيد جعله الله للمسلمين: شُرع الاغتسال والتبكير إلى صلاة الجمعة والإكثار من الصلاة على النبي - عَلَيْهِ - والتفرغ للدعاء في آخر ساعة من نهارها رجاء لإدراك الإجابة، وفي الاثنين اليوم الذي ولد وبُعث فيه النبي - عِلَيْقٍ - استُحب الصيام، وذلك عامٌّ في سائر السنَّة دون تحديد شهر أو يوم بعينه.

وليس فيه تخصيص لذكر المولد بل هو مقرون آخر من مظاهر الاحتفال. ببعثته ونزول الوحى عليه - عليه - الله ونكر ولادته يوم الاثنين من باب الخبر، ونظيره: خبر النبي - عَلَيْهِ - بأن يوم الجمعة هو خير يوم طلعت عليه الشمس فيه خُلق آدم، فالجمعة خير من الاثنين مع أن نبينا محمد - عَلَيْهِ - أفضل الأنبياء

سبب صيام يوم الاثنين

بل حتى صيام يوم الاثنين استحب لأسباب أخرى ورد في الخبر من ذلك أن أعمال العباد تُعرض أو تُرفع إلى الله يومي الاثنين والخميس، وفى هذا تأكيد لأن علمنا بأن النبي - عَلَيْهُ - ولد يوم الاثنين كعلمنا بأن آدم -عليه السلام- خُلق يوم الجمعة، فهي معرفة لا يتبعها أي عمل سوى الصيام، وذلك طيلة أسابيع السنة، طلباً لارتفاع الأعمال والعبد صائم، فسائر الأيام والمناسبات التي خصها الشارع بالذكر وميّزها دون غيرها من الأيام لم يُشرع غير العبادة دون أي مظهر

ولذلك لم يعرف المسلمون الأوائل الاحتفال بذكرى بعثة النبي - عَلَيْهُ - أو ولادته أو هجرته، أو ذكرى الإسراء والمعراج فضلا عن ذكرى الفتوح والمعارك الكبرى التى شهدها النبي - عليه - وانتصر فيها على الكفار، كيوم بدر الذي وصفه الله بأنه يوم الفرقان، ويوم الخندق وفتح

خيبر وفتح مكة.

خامساً: عدم الاغترار بآراء فقهية صدرت في زمن التصوف

سبق أن ذكرنا أن الحديث عن شرعية المولد واستحبابه جاء متأخراً عن العمل به، فقد ابتدعت بعض الفرق في القرون الوسطى هذا الاحتفال، واعتاد الناس عليه، ثم ظهرت الفتاوي في تأييداً لهذا العمل، وفي مسائل التعبد والاعتقاد ينبغى الحذر من فتاوى صدرت في القرون الوسطى من تاريخ الإسلام حينما هيمن التصوف على الحياة الدينية وألقى بظلاله على آراء العلماء في مسائل عديدة، تابعوا فيه ما اختاره الصوفية وشرّعوه للعوام، أو لما اعتاده العوام جيلا بعد جيل دون نكير أو تحذير من علماء زمانهم، ورد هذا النوع من الفتاوي يكون بمناقشتها، ونقض أدلة المجيزين من جهة، ومعارضتها بفتاوى معارضة لمبدأ المولد من جهة ثانية.

#### الحكم ببدعية المولد

وينبغى التأكيد على أن الحكم ببدعية المولد ليس رأياً للسلفيين المعاصرين بل هو رأي جمع من علماء المالكية كالشاطبي والفاكهاني وآخرون ذكرهم الونشريسي في المعيار المعرب، فضلا عن الشوكاني، إلى محمد بن الحسن الحجوى الثعالبي ومحمد رشيد رضا ومحمد البشير الإبراهيمي والخضر حسين من المتأخرين.

## قصة يرويها فضيلة الشيخ عبدالرزاق البدر عن الاحتفال بالمولد النبوي

هذه قصة حصلت حول هذا الموضوع قبل سنوات في مثل هذه الأيام، قابلني أحد النزوار لهذه البلاد المباركة في مثل هذه الأيام، وقال -متعجبًا-: «إننى أتعجب كثيرًا من حال الناس في المدينة بلد رسول الله - عَلَيْهِ - في مثل هذه الأيام التي هي أيام مولد النبي - عَلَيْهِ -، يقول: أنا أتعجب لا أرى أي مظهر من مظاهر الاحتفال بالمولد في المدينة ، مع أن المدينة -يقول- أوّلي بلدان الدنيا بالاحتفال بمولده - عَلَيْهُ-، فلا أرى في المدينة أي مظهر من مظاهر الاحتفال بمولد النبي - عَلَيْ -، ويتساءل ما السبب؟ قلت له: لو أنك عرفت السبب لزال عن قلبك العجب، السبب واحد، قال ما هو؟ قلت لأنهم يحبون النبي - عَلَيْ -؛ ولأجل هذا لا يحتفلون بالمولد، قال عجبا! قلت نعم؛ فالمحبة الصادقة للنبي - عَلَيْهِ - لا تكون بالمظاهر المبتدعة المحدثة في دين الله ، وإنما

المظاهر الحقيقية لمحبة النبي - عَلَيْكِياً - هي اتباعه. قلت له: وإن أردت شاهدًا ودليلا على هذا الأمر فهل تعلم أصدق محبةً للنبي - عَلَيْهِ - من محبة أبي بكر وعمر وعثمان وعلى وسائر الصحابة بل ومن اتبعهم بإحسان؟ هل تعرف أصدق محبة من محبة هؤلاء للنبي - عَلِيَّة؟ قال: لا، قلت: الصحابة كلهم ما احتفلوا، والتابعون كلهم ما احتفلوا، وهذه الاحتفالات لم تحدث في الأمة إلا في القرن الثالث.

ولا يمكن أن يقال إن هذا خير ادخره الله -سبحانه وتعالى- لمن جاء في هذه القرون المتأخرة، وحرم منه الصحابة ومن اتبعهم بإحسان، بل الحق أنه شرٌّ وقى الله -سبحانه وتعالى- الصحابة منه وعافاهم وسلَّمهم من الوقوع فيه، وابتلى به من جاء بعدهم ، وإلا لو كان خيرًا لسبقونا إليه؛ إذ هم السبَّاقون لكل خير.



إن الدينَ الإسلاميَ الحنيف بتوجيهاته السديدة وإرشاداته الحكيمة، صان المرأةُ المسلمة، وحفظُ لها شرفها وكرامتها، وتكفّل لها بعزّها وسعادتها وهيّاً لها أسباب العيش الهنيء، بعيداً عن مواطن الريب والفتن والشر والفساد، وهــذا كلهُ رحـمـةً مـن الله بعباده؛ حيث أنزل لهم شريعته ناصحة لهم ومُصلحةً لفسادهم، ومقوّمةٌ لاعوجاجهم، ومتكفِّلةً بسعادتهم؛ ومن ذلك ما شرعه الله -تبارك وتعالى- من التدابير الوقائية العظيمة والإجراءات العلاجية القويمة التي تقطع دابر الفتنة بين الرجال والنساء، وتعين على اجتناب الموبقات والبعد عن الفواحش المهلكات رحمة منه بهم وصيانة لأعراضهم وحماية لهم من خزي الدنيا وعذاب الآخرة.

لا يجوز

۱۰ ربيع الأول ١٤٥٥ الشوال ١١٩٢ الإشارة ٢٠٢٢/٩/٢٥

## الأدلة الشرعية على عدم جواز الاختلاط

• جاءت الشريعة بصون المجتمع المسلم وحفظه، والعمل على تزكية نفوس المسلمين والمسلمات؛ فأمرت الرأة بالحجاب الشرعي، وأمرت الرجل والمرأة بغض البصر. وللمرأة أن تخرج في حاجاتها، ولها الإذن في ذلك، فقد قال رسول الله لكن بشرط لزوم الحجاب والاحتشام، الذي يحقق لها الستر والصون، والعفاف والكرامة.

### لا تخرج المرأة إلا لحاجة

ومن معانى الحجاب ألا تخرج المرأة إلا لحاجة؛ لأن الحجاب -كما قانا-: مقصوده ستر محاسن المرأة عن الرجل، فلا يقع نظره على ما يفتنه منها، وأتم ذلك وأحسنه حجاب البيت، وهو قرارها في بيتها، كما قال -تعالى-: ﴿يَا نَسَاءَ النَّبِيِّ لَسَّتُنَّ كَاَحُد مِّنَ النَّسَاء إِن اتَّقَيْتُنَّ فَلَا تَخْضَعُنَ بالْقَوْل فَي فَيَطُمْمَ الَّذي في قَلْبه مَرضٌ وَقُلْنَ قَوْلًا مَّعْرُوفًا وَقُرْنَ فِي بيُوتِكُنَّ وَلا تَبَرَّجُنَ تَبَرُّجَ الْجَاهليَّة (٢٣) وَقَرْنَ فِي بيُوتِكُنَّ وَلا تَبَرَّجُنَ تَبَرُّجَ الْجَاهليَّة وَرَسُولُهُ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لَيُذَهَبَ عَنكُمُ الرِّجُسَ أَهْلَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لَيُذَهَبَ عَنكُمُ الرِّجُسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرُكُمْ تَطْهيرًا ﴾ (الأحزاب: ٣٢-٣٣).

#### الفصل بين الجنسين

 فإذا كان هذا هو معنى الحجاب في القرآن والسنة، فإنَّ من يعترض على الحجاب، إنما يأخذ من معنى الحجاب ظاهره، وهو اللباس فقط دون

أن يتأمل المعنى الحقيقي للحجاب وهو: (منع افتتان الرجل بالمرأة والعكس)، الذي يقع بالنظر والكلام والاقتراب. فالحجاب في معناه العميق هو: الفصل بين الجنسين فصلاً تاما، فلا يلتقيان إلا لعرض طارئ لا بد منه.

### دليل منع الاختلاط

ودليل منع الاختلاط بنص كلام الله -عز وجلقوله -تعالى-: ﴿وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنّ مَتَاعًا فَاسَأَلُوهُنّ مَتَاعًا فَاسَأَلُوهُنّ مَنَاعًا فَاسَأَلُوهُنّ مَنْ وَرَاء حجَاب ذَلكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنّ﴾ (الأحزاب:٥٠). فمنع الله -تعالى- سؤالهن إلا من وراء حجاب، أي: يكون هناك حائل بين المرأة والرجل. ويأمر الله المؤمنين والمؤمنات بغض البصر، وغض البصر محال عند الاختلاط، فدلَّ هذا على تحريم الاختلاط. قال -تعالى-: ﴿قُل لِللَّهُ وَمِنينَ يَغُضُوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فَرُوجَهُمْ ذَلكَ أَزْكَى لَهُمْ إِنَّ اللَّه خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ (٣٠) وقُل لِلْمُؤْمِناتِ يَغْضُضَنَ مِنْ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ (٣٠) وقُل لِلْمُؤْمِناتِ يَغْضُضَنَ مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُن فُرُوجَهُنَّ ﴿ (النور ٣٠-٣١).

#### لا يجوز النظر للمرأة كلها

● وكون المرأة عورة، فإنه لا يجوز النظر إلى زينتها، أو شيء من جسدها، أو تأمل محاسنها، والاختلاط معناه النظر إلى كل ذلك؛ لأن معناه طول المجالسة، الذي يمتد لساعات، وكثرة التحدث معها. لذا قال النبي - المرأة عورةً، فإذا خرجتُ استشرفها الشيطان».

## صفوف النساء في مؤخرة المسجد

● ومن الأدلة الشرعية أنّ صفوف النساء كانت

• الشيخ ابن باز؛ اختالاط الطلبة والطالبات في المسدارس لا يجوز للا الفتنة والشغل عن الدروس فيان الطالب فيان الطالب جلست بجوار الطالب لتلقي الدروس فإنه يترتب على هذا الكبير ما لا يحصى الكبير ما لا يحصى

• الشيخ ابن عثيمين؛
يجب أن نعلم أننا
متبعون لشرع الله
الحكيم الذي يعلم ما
يصلح العباد والبلاد
وأن من نضروا عن
صراط الله عز وجل
وعن شريعة الله فإنهم
على ضلال وأمرهم
صائر إلى الفساد

## مفاسد الاختلاط بين الطلاب والطالبات في المدارس

في فتوى له عن حكم اختلاط الطلبة والطالبات قال الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله:

● اختلاط الطلبة والطالبات في المدارس لا يجوز؛ لما فيه من الفتنة، والشغل عن الدروس، فإن الطالبة إذا جلست بجوار الطالب لتلقي الدروس فإنه يترتب على هذا من الفتن والفساد الكبير ما لا يحصى، فلا يجوز اجتماعهم في درس، بل يجب أن تكون الطالبات على حدة والطلاب على حدة، فلا تكون الطالبة

مع الطالب في كرسي واحد، ولا في حجرة واحدة يدرسون جميعاً مختلطين؛ لأن وجودهم جميعاً يسبب فتنة وشرا كثيراً، وكل واحد يشتغل بالآخر فيشغله عن درسه ويشغله عن الفائدة، وربما أفضى إلى مواعيد ضارة وإلى اجتماعات غير طيبة، والواجب أن تكون دراسة كل صنف على حدة، هذا هو الواجب؛ حذراً من الفساد الذي لا يخفى على من تأمل

على عهد النبي - على - في مؤخرة المسجد، خلف صفوف الرجال، فالنساء كنَّ يُصلين على حدة مع بعضهن بعضا، ولم يكنَّ يشاركن الرجال في الصف، أو يختلطن بهم، وكذا الرجال يصلون مع بعضهم بعضا، لا تجد رجلاً داخلا في صفوف النساء، أو العكس، ولو كان الاختلاط مباحاً، لكانت صفوف الصلاة أولى وأحسن مكانا لذلك؛ لأن المساجد أشرف البقاع؛ حيث إنَّ كل مصلِّ إنما يأتي ليُناجي ربَّه، وليطلب منه الرحمة والمغفرة والرضوان، لا لأمر دنيوى.

#### باب النساء في المسجد

• وأن النبي - الله - كان إذا انصرف من صلاته، لزم مكانه، وصبر الصحابة، وأمرهم بالبقاء في أماكنهم حتى يخرج النساء من المسجد، فينصرف النساء أولاً، ثم الرجال ثانياً، وحتى لا يقع الاختلاط عند باب المسجد، وفي الطريق. وأنه - الله جعل في مسجده بابا خاصا للنساء، فقال: «لو جعلنا هذا الباب للنساء» رواه البخاري. فصار هذا الباب لهن لا يشاركهن فيه الرجال. وبقي هذا الباب بهذا الاسم (باب النساء) إلى يومنا هذا في مسجده النبوى الشريف.

#### يوم لتعليم النساء

وأنه - ﷺ - جعل للنساء يوماً يأتيهن فيه،
 ليعلمهن أمور دينهن، وله مع الرجال أيام يتعلمون

فيها. ومنها: أنه لما رأى النبي - و النساء يمشين في وسط الطريق قال لهن: «ليس لُكنَّ أَنْ تَحُققن الطريق، عليكن بحافته». أي: ليس للمرأة أنْ تسير وسط الطريق، بل تدعه للرجال، وتمشي على حافة الطريق، وهذا منع للاختلاط حتى في الطرقات، كما هو واضح. وقال النبي - و ما تركتُ بعدي فتةً، هي أضر على الرجال من النساء»...

## الشريعة جاءت بالفصل التام بين الجنسين

● فكل هذه الأدلة وغيرها لا تدل إلا على شيء واحد وهو: أن الشريعة جاءت بالفصل التام بين الجنسين، وهو ما نسميه بالاصطلاح الحادث اليوم: منع الاختلاط، وهو لفظ -وإن لم يأت بهذا الاسم الذي أنكره بعضهم بجهله - إلا أنَّ الشريعة دلت عليه وعلى معناه، وأرادته وقصدته بغير شك ولا ريب.

## شبهات وردود

قد يحتج بعضهم بما يحدث في الطواف، وفي الأسواق، وخروج النساء في عهد النبي - والله على المفازى للتمريض.

#### الطواف لا اختلاط فيه

 إن الأصل في الطواف: طواف النساء من وراء الرجال، وهكذا طاف نساء المسلمين في

عهد النبي - على الأقرب إلى البيت هم الرجال، ثم يليهم النساء من ورائهم. قال عطاء: «لم يكن يُخالطن، كانت عائشة - رضي الله حمنها تطوف حَجْرة - أي معتزلة - من الرجال لا تخالطهم، فقالت امرأة: انطلقي نستلم يا أم المؤمنين، قالت: انطلقي عنك، وأبت. وكنَّ يخرجن متكرات بالليل فيطفن مع الرجال، ولكنهن كن إذا دخلن البيت قمن حتى يدخلن، وأخرج الرجال». وقال - الله عنها - رضي وأخرج الرجال». وقال - الله عنها - رضي الله عنها - : «طُوفي من وراء الناس وأنت راكبة».

#### صفة الدوام والاستمرار

• لا يُقارن الطواف بما يدعو إليه دعاة الاختلاط؛ إذ يدعون إلى الاختلاط في التعليم والعمل، الذي له صفة الدوام والاستمرار، وأين الاختلاط في وقت الطواف، وهو في وقت محدود، من الاختلاط الدائم والمفتوح، في التعليم والعمل؟

#### الخروج للأسواق والتمريض

● أما الخروج للأسواق، فالمرأة تخرج لقضاء حوائجها، منبيع وشراء، مرورا بالرجال، ثم تمضي إلى بيتها، وليس هذا اختلاطا، أما التمريض في الحروب، فلا ندري كيف يحتجون به الفالاحتجاج به باطل من وجوه: فأن الصحابيات كن يخرجن مع محارمهن، وبحجابهن. وخروجهن كان سببه قلة الرجال، وكنّ في الغالب من كبيرات السن؛

## حكم عمل المرأة في مكان مختلط

## في فتوى له عن حكم عمل المرأة في مكان مختلط قال الشيخ محمد بن صالح بن عثيمين رحمه الله:

● الذي أراه أنه لا يجوز الاختلاط بين الرجال والنساء بعمل حكومي أو بعمل في قطاع خاص أو في مدارس حكومية أو أهلية؛ فإن الاختلاط يحصل فيه مفاسد كثيرة، ولو لم يكن فيه إلا زوال الحياء للمرأة وزوال الهيبة للرجال، لأنه إذا اختلط الرجال والنساء أصبح لا هيبة عند الرجل من النساء، ولا حياء عند النساء من الرجال والنساء) ولا حياء عند النساء من الرجال والنساء) خلاف ما تقضية الشريعة الإسلامية، وخلاف ما كان عليه السلف الصالح، ألم تعلم أن النبي - وعلى النساء مكاناً خاصا إذا خرجن إلى مصلى العيد، لا يختلطن بالرجال، كما في الحديث الصحيح أن النبي - وين خطب في الرجال نزل وذهب للنساء، فوعظهن وذكرهن، النبي - والى النهاء أنهن لا يسمعن لم يستوعبن ما سمعنه من رسول الله - والله ألم تعلم أن النبي النساء، قوما أو إن سمعن لم يستوعبن ما سمعنه من رسول الله وشرها أولها، وخير صفوف الرجال أولها، وشرها آخرها». وما ذاك إلا لقرب أول صفوف النساء من الرجال فكان شر

الصفوف، ولبعد آخر صفوف النساء من الرجال فكان خير الصفوف، وإذا كان هذا في العبادة المشتركة فما بالك بغير العبادة! ومعلوم أن الإنسان في حال العبادة أبعد ما يكون عما يتعلق بالغريزة الجنسية، فكيف إذا كان الاختلاط بغير عبادة؟! فالشيطان يجري من ابن آدم مجرى الدم، فلا يبعد أن تحصل فتنة وشر كبير في هذا الاختلاط، والذي أدعو إليه إخواننا أن يبتعدوا عن الاختلاط، وأن يعلموا أنه من أضر ما يكون على الرجال كما قال الرسول على الرجال من النساء». فنعن -والحمد لله نحن المسلمين - لنا ميزة خاصة يجب أن نتميز بها عن غيرنا، ويجب أن نحمد الله - سبحانه وتعالى- أن من علينا بها، ويجب أن نعلم أننا متبعون لشرع الله الحكيم الذي يعلم ما يصلح العباد والبلاد، ويجب أن نعلم أن من نفروا عن صراط الله - عز وجل - وعن شريعة الله فإنهم على ضلال، وأمرهم صائر إلى الفساد؛ ولهذا نسمع أن الأمم التي يختلط نساؤها برجالها يحاولون -الآن بقدر الإمكان- أن يتخلصوا من هذا ولكن أنى لهم التناوش من مكان بعيد، نسأل الله -تعالى- أن يحمي بلادنا وبلاد المسلمين من كل سوء وشر وفتنة.

حيث يمكن القول بأنهن كن يباشرن التمريض لمحارمهن وللرجال الأجانب، بل لمحارمهن، أو كن يهيئن الأدوية لهم.

#### فتاوى في الاختلاط

#### ١- الاختلاط في التعليم الجامعي

أولاً: اختلاط الرجال والنساء في التعليم حرام ومنكر عظيم؛ لما فيه من الفتنة وانتشار الفساد، وانتهاك الحرمات، وما وقع بسبب هذا الاختلاط من الشر والفساد الخلقى من أقوى الأدلة على تحريمه، أما قياس ذلك على الطواف بالبيت الحرام فهو قياس مع الفارق، فإن النساء كن يطفن في عهد النبي - عَلَيْكِ من وراء الرجال متسترات، لا يداخلنهم ولا يختلطن بهم، وكذا حالهن مع الرجال في مصلى العيد، فإنهن كن يخرجن متسترات، ويجلسن خلف الرجال في المصلى، وقد كان النبي - عَلَيْهِ - إذا خطب الرجال خطبة العيد انصرف إلى النساء، فذكرهن ووعظهن، فلم يكن اختلاط بين الرجال والنساء، وكذا الحال في حضورهن الصلوات في المساجد، كن يخرجن متلفعات بمروطهن، ويصلين خلف الرجال، لا تخالط صفوفهن صفوف الرجال. ونسأل الله أن يوفق المسؤولين في الحكومات الإسلامية للقضاء على الاختلاط في التعليم،

ويصلح أحوالهم، إنه سميع مجيب. ثانيًا: تقع المسؤولية على الحكام والعلماء إرشادًا وتنفيدًا، وعلى ولي أمر المرأة الخاص كذلك، كل بحسبه؛ لما ثبت من قول النبي - على - «كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته، فالإمام راع ومسؤول عن رعيته، والرجل راع في أهله ومسؤول عن رعيته، والمرأة راعية في بيت زوجها ومسؤولة عن رعيته، والمرأة راعية في بيت زوجها ومسؤولة عن رعيته، والمرأة راعية وي بيت زوجها ومسؤولة عن

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء ٢- الاختلاط في التعليم دون الجامعي

• إن للبنين والبنات -بعد بداية سن التعليم الابتدائي وهي بداية السابعة- من الفهم والإدراك ما يجعل الحكم فيهم مختلفًا عما قبل هذه السن. والعلماء بينوا أهمية تربية الفتى بين الرجال

• الشيخ الفوزان:
من قال بجواز
الاختلاط مستدلاً
بما يحدث في الحرم
فاستدلاله فاسد
لأن الاختلاط في
الحرم اختلاط غير
مقصود والاختلاط
المنهي عنه هو
الاختلاط المقصود

• إن الدين الإسلامي الحنيف بتوجيهاته السديدة وإرشاداته الحكيمة صان المرأة السلمة وحفظ لها شرفها وكرامتها وتكفّل لها وتكفّل لها وسعادتها بعيداً عن مواطن الريب والفتن والسشر والضساد

## حالات من اختلاط الرجال بالنساء

قال العلامة محمد بن إبراهيم آل الشيخ
 رحمه الله -: «اختلاط الرجال بالنساء
 له ثلاث حالات:

الأولى: اختلاط النساء بمحارمهن من الرجال، وهذا لا إشكال في جوازه.

الثانية: اختلاط النساء بالأجانب لغرض الفساد، وهذا لا إشكال في تحريمه.

الثالثة: اختلاط النساء بالأجانب في: دور العلم، والحوانيت، والمكاتب، والمستشفيات، والحفلات، ونحو ذلك، فهذا في الحقيقة قد يظن السائل في بادئ الأمر أنه لا يؤدي إلى افتتان كل واحد من النوعين بالآخر، ولكشف حقيقة هذا القسم فإنًا نجيب عنه من طريق: مجمل، ومفصل: أما

المجمل: فهو أن الله -تعالى- جبل الرجال على القوة والميل إلى النساء وجبل النساء على الميل إلى النساء وجبل النساء على الميل إلى الرجال مع وجود ضعف ولين، فإذا حصل الاختلاط نشأ عن ذلك آثار تؤدي إلى حصول الغرض السيئ؛ لأن النفوس أمارة بالسوء، والهوى يعمي ويصم، والشيطان يأمر بالفحشاء والمنكر. وأما المفصّل: فالشريعة مبنية على المقاصد ووسائلها، ووسائل المقصود الموصلة إليه لها حكمه، فالنساء مواضع قضاء وطر الرجال، وقد سد الشارع الأبواب المفضية إلى تعلق وقد من أفراد النوعين بالآخر، وينجلي ذلك بما نسوقه لك من الأدلة من الكتاب والسنة.

ليكتسب من رجولتهم وأخلاقهم، بل ونبهوا على أهمية فصل الفتيان عن الفتيات في التعليم حتى وهم صغار مراعاة لذلك، كما ذكر العلماء المتخصصون في التربية وجود الفروق النفسية، والعوامل السلوكية بين الذكور والإناث، وأن لكل جنس ما يناسب خصائصه من الطرائق التعليمية، ويتلاءم مع سلوكه، وهذا الأمر لن يتأتى في أوساط تعليمية مختلطة لا تميز بين ذكر وأنش، كما أن وجود بعض حالات التحرش الجنسي بين الأطفال في واقع المدارس المختلطة في الصفوف الأولية بلمادرس الابتدائية في كثير من المجتمعات، يوجب منع السبل التي تؤدي إلى ظهورها وانتشارها بين الأطفال، وذلك بالفصل التام بين البنين والبنات في التعليم، وقد جاءت الشريعة الكاملة بوجوب في التعليم، وقد جاءت الشريعة الكاملة بوجوب سد الذرائع المفضية إلى الفساد.

● ثم إن الجمع بين البنين والبنات في الصفوف الأولية -مع كونه محذورًا- هو وسيلة وذريعة إلى الجمع بينهم في الصفوف التي بعدها، ثم المرحلة الجمع بينهم في الصفوف التي بعدها، ثم المرحلة تجر إلى ما هو أسوأ منها، ومعلوم ما يترتب على اختلاط التعليم من المفاسد الكثيرة والعواقب الوخيمة التي أدركها من فعل هذا النوع من المعليم في البلاد الأخرى، مما حمل بعض أهل الاختصاص في تلك البلاد إلى المناداة بالرجوع عنه؛ ولذلك كله أفتت اللجنة بأن اختلاط البنين والبنات في الصفوف الأولية أو المرحلة الابتدائية عمومًا أو غيرها من مراحل التعليم لا يجوز فعله ولا إقراره، كما لا يجوز جعل الصفوف الأولية ولا إقراره، كما لا يجوز جعل الصفوف الأولية قفل باب الاختلاط لبنين من ضمن مدارس البنات، ويجب قفل باب الاختلاط بغاية الإحكام، وأن يبقى



أولادنا الذكور تحت تعليم المعلمين من الرجال في جميع المراحل، كما يبقى تعليم بناتنا تحت تعليم المعلمات من النساء في جميع المراحل، وبذلك نحتاط لديننا وبنينا وبناتنا.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

## حكم دراسة المرأة في الجامعات التي فيها اختلاط

● هذه قضية عظيمة وأمر خطير وليس للنساء أن يدرسن في المدارس والمعاهد والكليات المختلطة؛ لما فيه من الفتنة العظيمة والفساد الكبير؛ ولأنه وسيلة قريبة إلى وقوع ما حرم الله -سبحانه وتعالى-، فليس لهن أن يدرسن في هذه المدارس أو الكليات أو المعاهد، بل يلتمسن الدراسة في جو آخر من

المدارس السليمة التي ليس فيها اختلاط أو بالمكاتبة بينها وبين أهل العلم حتى تسأل عن دينها أو بحضور حلقات العلم في المساجد وهن متحجبات مستورات، كما كان في عهد النبي على النبي الخطبة ويسمعن العلم، أما دراستهن مع الرجال مختلطات فهذا لا يجوز أبدًا حتى ولو تحجبن، فكيف إذا كن غير متحجبات؟! يكون الشر أكبر وأعظم.

● لا مانع من دراسة الطب حتى تطبب أخواتها النساء، فالشيء الذي هناك للمجتمع حاجة فيه لا بأس في المرأة من جنس تعلم الطب لتطبب أخواتها، هذا لا حرج فيه وطيب

## الرد على من أجاز الاختلاط مستدلاً بما يحدث في الحرم

● ورداً على من قال بجواز الاختلاط مستدلاً بما يحدث للضرو في الحرم، قال الشيخ صالح بن فوزان الفوزان -حفظه الله- للشر و (عضو هيئة كبار العلماء): من قال ذلك فإن استدلاله فاسد؛ الليل ك لأن الاختلاط في الحرم اختلاط غير مقصود، والاختلاط تتجنب المنهي عنه هو الاختلاط المقصود، سواء في الأماكن العامة ويأتي أم في العمل أم المدارس، والرجل في هذا المكان يخاف الله الاختلا -عز وجلّ-، ومن جاء إلى المسعى وهو يريد مخالطة النساء مقصود فهو آثم. ثم قال -حفظه الله-: الاختلاط في المسجد الحرام أمكن.

للضرورة، ولا يجوز الاختلاط بالاختيار؛ لأنه متعمد ومدعاة للشر ومدعاة للفتنة. - والعلماء قالوا: إن النساء يطفن في الليل كما في المغني وغيره حفاظاً عليهن، والمرأة يجب أن تتجنب الاختلاط والزحام الشديد، وعلى وليها أن يجنبها ذلك ويأتي بها في وقت يكون فيه الزحام خفيفاً، أما إذا حصل الاختلاط في وقت الزحام الشديد من غير قصد فإنه غير مقصود مع التحفظ والحذر من الفتن والابتعاد عنها مهما

ونافع، لكن بشرط عدم الاختلاط أما إذا كان اختلاط فلا.

• وهذا هو الواجب على المؤمنة أن تتقى الله وأن تبتعد عن أسباب الفتنة، وألا تتخذ رأيها وهواها سبيلًا إلى ما حرم الله -سبحانه وتعالى-، بل تسأل أهل العلم وتستفيد مما عندهم من العلم، والله -جل وعلا- قال: ﴿وَلا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهليَّة الأُولَى ﴾ (الأحزاب:٣٣) وقال: ﴿فَلا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذي في قَلْبِهِ مَرَضٌ﴾ (الأحزاب:٣٢) وقال -سبحانه-: ﴿ وَ قَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ ﴾ (الأحزاب:٣٣)؛ فالمرأة مأمورة بأن تبقى في بيتها إلا إذا ظهرت المصلحة في خروجها، ومنهية عن التبرج، ومنهية عن الخلطة بالرجال، والخلوة بالرجال، والخضوع للرجال بالقول، كل هذا مما يضرها في دينها وأخلاقها، وقد قال -عَلَيْهُ-: «صنفان من أهل النار لم أرهما: رجال بأيديهم سياط كأذناب البقر يضربون بها الناس، ونساء كاسيات عاريات مائلات مميلات رؤوسهن كأسنمة البخت المائلة، لا يدخلن الجنة ولا يجدن ريحها، وإن ريحها ليوجد من مسيرة كذا وكذا» فبين - عَلَيْهِ - أن هذا الصنف من النساء وهن الكاسيات العاريات المائلات عن الحق والمميلات إلى الباطل، من المتوعدين بالنار لعدم قيامهن بواجب الستر والحجاب، ولتساهلهن بما يجر الفتنة عليهن ويسبب وقوعهن في الفاحشة، ولا حول ولا قوة إلا بالله، فنسأل الله لأخواتنا في الله الهداية والتوفيق.

(الشيخ عبدالعزيز ابن باز)

## حكم اختلاط الرجال بالنساء وما يترتب على ذلك

● لا شك أن اختلاط الرجال بالنساء على وجه ليس فيه حجاب من أعظم أسباب الفتنة، وذلك لا يجوز، بل لابد أن يكون النساء محتجبات مستورات بعيدات عن أسباب الفتنة إذا خالطن الرجال لحاجة من الحاجات، أو لشراء متاع، أو لأشباه ذلك، ولا يجوز لها الخلوة بالرجل كابن عمها، أو أخي زوجها، أو زوج أختها، لا يجوز لها الخلوة به؛ لقوله - الله المراق، رجل بامرأة؛

فإن الشيطان ثالثهما. فالواجب على النساء التحجب، والحدر من أسباب الفتنة، وألا يخالطن الرجال مخالطة تحصل بها الفتنة، وألا تخلو المرأة بالرجل وألا تسافر معه، كل هذا من أسباب الفتنة.

وهكذا المصافحة ليس لها أن تصافح الرجل، إلا إذا كان محرمًا لها، كأخيها وعمها؛ لأن المصافحة فيها فتن أيضًا، فليس لها أن تصافح الرجل إلا إذا كان محرمًا لها، كعمها وأخيها، ونحو ذلك، وعند الحاجة إلى الاختلاط بالرجال تكون مستورة، متحجبة، بعيدة عن أسباب الفتنة، حتى تأخذ حاجتها من السوق، ثم تنصرف. يقول الله -جل وعلا- لأزواج نبيه المُجاهليَّة الأُولَى (الأحزاب:٣٣) معنى قرن، يعني: اقررن في بيوتكن، يعني: الزمن البيوت ين التبرج، فقال: ﴿وَلا تَبَرَّجُنَ تَبَرُّجَ الْجَاهليَّة الأُولَى ﴿ (الأحزاب:٣٣) معنى عن التبرج، فقال: ﴿وَلا تَبَرَّجُنَ تَبَرُّجَ الْجَاهليَّة الأُولَى ﴾ (الأحزاب:٣٣).

• فالتبرج: هو إظهار المحاسن والمفاتن، هذا هو التبرج، إظهار محاسنها، ومفاتنها بين الرجال، كوجهها، أو شعرها، أو رقبتها، أو يدها وقدمها وصدرها، كل هذا من أسباب الفتن؛. فالواجب أن تكون مستورة متحجبة بعيدة عن أسباب الفتنة، وهكذا التغنج بالقول، والخضوع بالقول يمنع؛ لقوله في كتابه العظيم: ﴿ يَا نَسَاءَ النَّبِيِّ لَسَٰ أَنَّ كَأَحَد منَ النِّسَاء إن اتَّقَيْتُنَّ فَلا تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ فَيَطْمَعَ الَّذي في قَلْبه مَرَضٌ ﴾ (الأحزاب:٣٢) يعني: مرض الشهوة، فالخضوع بالقول للرجال واللين من أسباب الفتنة، بل يجب أن يكون الصوت معتدلًا، ليس فيه عنف، وليس فيه خضوع، ولكن صوت عادى.. مع الرجال، لا بأس بالصوت مع الرجال، ليس بعورة، وإنما العورة خضوعها، وتغنجها، وتكسرها بصوتها؛ مما قد يطمع الرجال فيها، أما الصوت العادي فلا حرج في ذلك، كان النساء يكلمن النبي - عَلَيْهُ - ويسألنه، ويستفتينه، ويكلمن الصحابة -رضى الله عنهم - لا بأس بهذا.

(الشيخ عبدالعزيز ابن باز)

• راعسى النبي الله منع اختلاط الرّجال بالنساء حتى في أحبّ بقاع الأرض إلى الله وهبي المساجد وذلك بفصل صفوف النساء عن الرّجال والمكث بعد السلام حتى ينصرف النساء وتخصيص باب خاص في المسجد للنساء في المسجد للنساء

• التبرج: هو إظهار المحاسن والمضاتن، همذا هموالتبرج، إظهار محاسنها، ومفاتنها بين الرجال، كوجهها، أو شعرها، أو رقبتها، أو يدها وصدرها، كل هذا من أسباب الفتن



## أعمال القلوب **التفويض.. روح التوكل ولبه وحقيقته**

قرأ إمامنا آياتٍ من سورة غافر ومنها: ﴿فَسَتَذْكُرُونَ مَا أَقُولُ لَكُمْ وَأُفُوِّضُ أَمْرِي إِلَى اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ (٤٤)﴾، بعد الصلاة، وكانت صلاة العشاء.

- اسمحوا لي بخاطرة قصيرة، عن بعض الآيات التي سمعناها في الصلاة، وهي آية واحدة، آية التفويض إلى الله؛ ﴿وَأَهُوْضُ أَمْرِي إِلَى اللهُ﴾، وكانت ختام (الموعظة) التي ألقاها هذا المؤمن على أسماع أشد كفار الأرض! وكانت النتيجة؛ ﴿هَوَقَاهُ اللهُ سَينئات مَا مَكَرُوا وَحَاقَ بِآلِ فِرْعَوْنَ سُوءُ الْعَذَابِ (٤٥)﴾. النتيجة؛ ﴿هَوَقَاهُ الله سَينئات مَا مَكرُوا وَحَاقَ بِآلِ فِرْعَوْنَ سُوءُ الْعَذَابِ (٤٥)﴾. ووجل-، إيمان بأسماء الله وصفاته بأنه اللطيف الخبير العليم الرؤوف الرحيم القادر القوي العزيز، وغيرها من الأسماء الحسنى والصفات العلا التي تورث اليقين بأن الله أرحم بالعبد منه بنفسه، وأن قضاء الله نافذ، وقضاؤه كله اليقين بأن الله أرحم بالعبد منه بنفسه، وأن قضاء الله نافذ، وقضاؤه كله خير، ويتذكر العبد أنه أسلم أمره لله، واستسلم لأمر الله، وأنه عبد له، رب يعطيه ويحميه وينصره ويدبر كل شؤونه، وذكر نفسه بأن يحسن الظن بالله، ولا يحيد عن حسن الظن بالله -عز وجل-، فالمفوض راض بكل ما اختاره له من فوض إليه؛ لأن المفوض إليه هو ربه -سبحانه وتعالى.

وفي التفسير: «توقع أذاهم فقال وأفوض أمري إلى اللَّه؛ لأن اللَّه بصير بالعباد، يعلم المطيع والعاصي والمستحق للثواب والمستوجب للعذاب». كانت خاطرة قصيرة جميلة.

ختمها إمامنا. وهكذا ينبغي أن يكون حال المؤمن، تفويض جميع أموره إلى الله -عز وجل-، إيمانا بالله واستسلاما له، وثقة به، ولجوءا إليه. بعد أداء سنة العشاء، صاحبت إمامنا إلى مسكنه القريب من المسجد.

- ليتك أطلت قليلا بهذه الموعظة، كنا بحاجة لتذكر مثل هذه الأمور.

- لم أرد أن أطيل؛ لأن بعض المصلين لا يحب الإطالة ولكن دعني أكمل لك ما كنت أعددته. عن أبي سعيد الخدري، قال: «كان رسول الله - اله إذا رفع رأسه من الركوع، قال: ربنا لك الحمد. مل السماوات والأرض ومل عما شئت من شيء بعد، أهل الثناء والمجد، أحق ما قال العبد، وكلنا لك عبد، اللهم لا مانع لما أعطيت، ولا معطي لما منعت، ولا ينفع ذا الجد منك الجد». قوله: «أحق ما قال العبد»، معناه قوله: «لا مانع لما أعطيت» إلى آخره، وقوله: «وكلنا لك عبد» فيه كمال التفويض إلى الله -تعالى-، والاعتراف بكمال قدرته وعظمته وقهره وسلطانه وانفراده بالوحدانية وتدبير مخلوقاته. وفي قوله -تعالى-؛ ﴿وَعَسَى أَن تَكْرهُوا شَيْنًا وَهُو خَيْرٌ لِّكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُوا شَيْنًا وَهُوَ خَيْرٌ لِّكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُوا شَيْنًا وَهُوَ خَيْرٌ لِّكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُوا شَيْنًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُوا شَيْنًا وَهُوَ شَرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُوا شَيْنًا وَهُوَ شَرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُوا شَيْنًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُوا شَيْنًا وَهُوَ شَرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَن تُحِبُوا

هذه الآية تقتضي من العبد التفويض إلى من يعلم عواقب الأمور والرضا بما يختاره له، ويقضيه له لما يرجو فيه من حسن العاقبة، ومنها أنه لا يقترح على ربه ولا يختار عليه ولا يسأله ما ليس له به علم؛ فلعل مضرته وهلاكه فيه. وعلم النبي على النائم أن يقول كلمات التفويض والإلتجاء والرغبة والرهبة ليستدعي بها كمال حفظ الله له، وحراسته لنفسه وبدنه وأرشده -مع ذلك - إلى أن يستذكر الإيمان وينام عليه، ويجعل التكلم به آخر

د. أميــر الحـداد(\*)

www.prof-alhadad.com

كلامه، فإنه ربما توفاه الله في منامه؛ فإذا كان الإيمان آخر كلامه، دخل الجنة فتضمن هذا الهدي في المنام مصالح القلب والبدن والروح في النوم واليقظة والدنيا والآخرة، فصلوات الله وسلامه على من نالت به أمته كل خير.

عن البراء بن عازب قال: كان رسول الله - الله على شقه الأبراء بن عازب قال: «اللهم أسلمت نفسي الله على شقه الأيمن، ثم قال: «اللهم أسلمت نفسي إليك، ووجهت وجهي إليك، وفوضت أمري إليك، وألجأت ظهري إليك، رغبة ورهبة إليك، لا ملجأ ولا منجا منك إلا إليك، آمنت بكتابك الذي أنسلت». وقال رسول الله - الله على الفطرة» (متفق عليه)

قوله: أسلمت نفسي إليك أي: جعلتها مسلمة لك تسليم العبد المملوك نفسه إلى سيده ومالكه وتوجيه وجهه إليه، يتضمن إقباله بالكلية على ربه وإخلاص القصد والإرادة له وإقراره بالخضوع والذل والانقياد والتوكل والتفويض.

وفي دعاء الاستخارة عن جابر بن عبدالله -رضي الله عنهما- قال كان رسول الله - علمنا الاستخارة في الأمور كلها، كما يعلمنا السورة من القرآن، يقول: «إذا هم أحدكم بالأمر فليركع ركعتين من غير الفريضة، ثم ليقل اللهم إني أستخيرك بعلمك وأستقدرك بقدرتك وأسألك من فضلك العظيم؛ فإنك تقدر ولا أقدر وتعلم ولا أعلم وأنت علام الغيوب، اللهم إن كنت تعلم أن هذا الأمر خير لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري أو قال عاجل أمري وآجله، فاقدره لي ويسره لي ثم بارك لي فيه، وإن كنت تعلم أن هذا الأمر شر لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري أو قال عاجل أمري وآجله، فاصرفه عني واصرفني عنه واقدر لي الخير حيث كان ثم أرضني به، قال ويسمي حاجته» واصرفني عنه وأبد داود والترمذي والنسائي وابن ماجه).

قوله: «فإنك تعلم ولا أعلم وتقدر ولا أقدر وأنت علام الغيوب»؛ فهذا تبرؤ إلى الله من العلم والحول والقوة وتوسل إليه -سبحانه- بصفاته التي هي أحب ما توسل إليه بها المتوسلون، ثم سأل ربه أن يقضي له ذلك الأمر إن كان فيه مصلحته عاجلا أو آجلا، وأن يصرفه عنه إن كان فيه مضرته عاجلا أو آجلا، وأن يصرفه عنه إن كان فيه مضرته عاجلا أو آجلا؛ فهذه هي حاجته التي سألها فلم يبق عليه إلا الرضى بما يقضيه له فقال: واقدر لي الخير حيث كان؛ ثم رضني به، فقد اشتمل هذا الدعاء على هذه الحقائق الإيمانية التي من جملتها: التوكل والتفويض قبل وقوع المقدور والرضى بعده، وهو ثمرة التوكل والتفويض علامة صحته فإن لم يرض بما قضى له فتفويضه معلول فاسد.

استفدت كثيرا من الذي سمعته من إمامنا - جزاه الله خيرا.

- ليتك تكرر مثل هذه الخواطر.

ابتسم (أبو محمد) مودعا.

- أفعلها -إن شاء الله.



مسؤولية الآباء تجاه أينائهم فمء الدراسة

بدأ عام من الخير جديد، وهو العام الدراسي؛ حيث عاد الطلاب إلى مقاعد الدراسة في المدارس والمعاهد والجامعات، والعود أحمد -إن شاء الله-، والمرجو من الله -تعالى- أن يكون عام خير وبركة، ويرزق الجميع العلم النافع والعمل الصالح، والعام الدراسي الجديد يعد مرحلة عُمريَّة مهمة لكل طالب وطالبة، فالكل يعيشه بعزم الاستفادة منه تحصيلًا علميًا وتربويًا، ليتأهل الطالب بعده إلى مراحل متقدمة من التعليم، يترقى في خدمة دينه ووطنه ومجتمعه.

بين المعلم ..والمتعلم



## مسؤولية الآباء تجاه أبنائهم في

الدراسة



أيها الآباء، إن الله -عز وجل- لما خلق الإنسان، كلفه وأسند إليه مهاما ومسؤوليات، ومن أهم هذه المهام والمسؤوليات، مهمة رعاية الأبناء والقيام على شؤونهم بما يرفعهم ويُعلى من قدرهم، قال الأبناء والقيام على شؤونهم بما يرفعهم ويُعلى من قدرهم، قال -تعالى-: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحَجَارَةُ عَلَيْهَا مَلَائِكَةٌ عَلَاظٌ شَدَادٌ لَا يَعْضُونَ الله مَا أَمَرهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴿ (التحريم: ٦)، وقال - عَلَيهم راع، وكلكم مسؤول عن رعيته، والرجل راع في مسؤول عن رعيته، والرجل راع في أهله وهو مسؤول عن رعيته، والمراة راعية في بيت زوجها ومسؤولة عن رعيتها »، فالوالدان تقع عليهما مسؤولية كبيرة تجاه أبنائهما.

### مسؤولية الأب

نعلم أن الأب قد قام بمسؤوليته تجاه أبنائه من ناحية إحضار لوازم الدراسة كلها كاملة، وهو في هذا الجانب قد كفًى ووفى، وكذلك الأم قد هيأت المنزل واستعدت لأولادها ولكل طلباتهم، من: إيقاظ للمدرسة وإعداد لطعامهم وكل سبل الراحة المتاحة لأجلهم، وهي في هذا قد أعطت ووفت، لكن المسؤولية تجاه الأبناء خلال العام الدراسي لا تتمثل في ذلك فقط، وخصوصًا بداية العام الدراسي، وإنما تتمثل أيضًا فيما يلي:

أولًا: بث روح الحماسة والتفاؤل

على الوالدين أن يبثا الحماسة في نفوس الأبناء، ويشعراهم بالتفاؤل، وذلك من خلال كلمات الثناء عليهم وتشجيعهم؛ فإن ذلك يعطي الأبناء القوة للبداية الجديدة، وكل بداية جديدة تستلزم حماسة وتفاؤلًا وفرحًا وتشجيعًا، إضافة إلى أن بداية الانطلاق الأولى ستشكل الكثير من معالم الطريق طوال العام الدراسي الجديد.

## ثانيًا: الحث على الجد والاجتهاد من أول يوم

يتكاسل الكثير من الطُلاب في الأيام الأولى من دراستهم، بحجّة أن الوقت مازال مبكرًا على شحذ الهمم واستغلال القدرات والطاقات بحدّها الأقصى، وهُم بذلك

يصعبون المسألة على أنفسهم كثيرًا، ورُبّما كذلك يُعرضون أنفسهم لمتاعب مُستقبليّة، فعلى الوالدين أن يزرعا في الأبناء حب الجد والاجتهاد من أول يوم، حتى يبقى الأبناء طوال العام على تلك الدرجة من الاهتمام مهما كانت صعوبة الدراسة أو سهولتها. إن وصفة النجاح بسيطة وسهلة، قُم بدورك منذ يومك الأوّل ولا تجعل المذاكرة تتراكم عليك فترهقك وتصير ثقلا ترزح تحته، من عليك فترهقك وتصير ثقلا ترزح تحته، من جدّ وجد، فاسع لكي تكون واحدًا منهُم.

## ثالثًا: الحذر من تكرار أخطاء العام الماضي!

من الصحبة السيئة، أو تضييع الأوقات، أو اللهو واللعب غير المفيد، بل والمضيع لأعمارنا، ولا شكِّ أنَّ الحياة تجارب، وقد تكون التجارب أحيانًا قاسية، ولكنها صارت كذلك حتى يتعلُّم منها الإنسانُ كيف يجتنبها، وطرائق التغلب عليها، وعدم العودة إليها، وهذا ما نوجه النظر إليه من خلال الأسرة؛ فلابد أنُ يتعلُّم أبناؤنا أنَّ الحياة مليئة بالإيجابيات والسلبيات، وعلينا أنّ نكثر من الإيجابيات، وأنُّ نجتنب السلبيات ولا نقع فيها من جديد. انظر أيها الأب والأم وأنت أيها الطالب في عامك الماضي: ما أكثر الأشياء السلبية التي مرَّتُ بك في العام الدراسي الماضي من: «الصحبة السيئة، الفراغ، وضياع الأوقات، اللعب غير المباح، . . !، وهكذا تُحصر هذه السلبيات ويحذر منها لئلا تتكرر من جديد،

• من الأهمية بمكان أنْ تخطط الأسرة المسلمة للعام الدراسي الجديد فليس هناك أهم من أبنائنا نخطط لهم ونساعدهم في رسم طريق حياتهم بطريقة سليمة

ولن نَأْسى على ما فات، لكن لا يكن يومنا الجديد كمثل الذي فات؛ ﴿لِكَيْلَا تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَقْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ﴾ (الحديد: ٢٣).

## رابعًا: الرؤية الراشدة للمستقبل

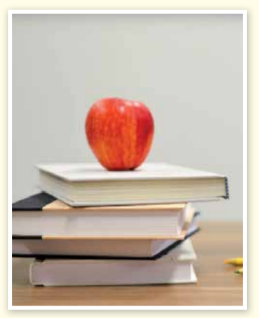
ازرعوا في أبنائكم -أيها الآباء- الطموح في الستقبل والنظرة المستقبلية، لابد أن نُعدَّهم بهذه الطريقة، كمثل طريقة هند بنت عتبة -رضي الله عنها- وهي تعد ولدها معاوية، عندما مرَّ عليها رجل من قريش، فقال لها وهي تلاعب ولدها معاوية: إني لأتوسَّم يا هند أن يسود ولدُك هذا العرب، فقالت: ثُكلتُه أمُّه إن لم يسد الدنيا كلها؛ وكمثل أم محمد الفاتح وهي تربيه على أنَّه الأمير الذي سيكبر يومًا من الأيام، ويفتح الله على يديه القسطنطينية، ويكون خير الأمراء، وكان «محمد» السلطان العثماني بن «مراد الثاني» السلطان والعثماني بن «مراد الثاني» السلطان والأمير العثماني.

إنَّها الرؤية للمستقبل، لماذا لا نربي أبناءنا على أنَّ يكون منهم أشهر مهندس مسلم في العالم؟ وأنَّ يكون منهم عظيمُ الكيمياء؟ أو المبدع العربي المسلم الذي ليس له مثيل؟.

وهكذا فأنُرُبِّ أبناءنا على هذه المعاني والرؤية المستقبلية؛ حتى إذا ما بدأ مذاكرةً أو اجتهادًا كانت الدرجات العليا له في الدنيا، وإنَّ شاء الله يقودك أيها الأب وأنت أيتها الأم إلى الدرجات العلا في الآخرة.

### خامسًا: التخطيط والجدولة

من الأهمية بمكان أن تخطط الأسرة المسلمة للعام الدراسي الجديد؛ فليس هناك أهم من أبنائنا نخطط لهم ونساعدهم في رسم طريق حياتهم بطريقة سليمة؛ فينبغى عمل جدول تنفيذى



للأعمال والمهام المدرسية والدراسية، والاجتماعية، والترفيهية كذلك، ولا مانع من كتابة ذلك ووضعه في غرفة الأبناء والبنات، كلٌّ على حدَة، إنَّ الأسرة العاقلة هي التي تبادر قبل أنَّ يفوت الوقت، وتندم على فوات رأس مال الإنسان «وقته» وضياعه.

سادسًا: اختيار الصحبة الصالحة لأبنائنا قال رسول الله، وقي - «المرء على دين خليله»، وفي الحديث المشهور الذي رواه البخاري: «مثل الجليس الصالح والجليس السوء كحامل المسك ونافخ الكير؛ فحامل المسك: إما أنّ يحذيك، وإما أنّ تبتاع منه، وإما أنّ تجد منه ريحًا طيبةً، ونافخ الكير: إما أنّ يحرق ثيابك، وإما أنْ تجد ريحًا خبيثةً»

عليكم -أيها الآباء- ألَّا تتركوا أبناءكم في مهب الريح يخطفهم أصدقاء السوء يمينًا أو يسارًا، لابد من مراقبتكم لأصحاب أبنائكم، ولن يتحقق ذلك إلا إذا صاحبتم أبناءكم، مصاحبةً وصداقة حقيقية في المذاكرة واللعب والعواطف والمشاعر والاحتياجات. علموا أبناءكم جزاء الصحبة الصالحة، وأثرها عليهم في الدنيا والآخرة، ولاسيما في الدنيا: ذكر لله، ولقاء على طاعته، ونجاح، وتفوق، وتميز، ورفعة اسم أمام الناس، وخلق فاضل، ومشاعر طيبة، وبينوا لهم مخاطر الصحبة السيئة، ومخاطرها عليهم في الدنيا والآخرة؛ وذلك من خلال القصة، التي لها أثر رهيب على النفس البشرية.

• على الوالدين أن يبثا الحماسة في نفوس الأبناء ويستعراهم بالتفاؤل من خلال كلمات خلال كلمات وتشجيعهم وتشجيعهم فليناء في الأبناء يعطي الأبناء القوة للبداية الجيدية

• عليكم أيها الآباء ألَّا تتركوا أبناءكم في مهب الريح يخطفهم أصدقاء السوء يمينًا أو يسارًا ولن يتحقق ذلك إلا إذا صاحبتم أبسناءكسم أساءكسم مصاحبة مصاحبة

## توجيهات للمعلمين والمعلمات من العلامة ابن باز



• فمن الدعائم المتينة والأساسية في بناء كل أمة وقوتها العلم؛ فأمة من دون علم أمة لا وزن لها ولا قيمة ، وأمة الإسلام عندما كانت أمة ترفع راية العلم النافع - الذي أساسه العقيدة الصحيحة - كان لها تأثيرها على أمم الأرض، فأخرجت الناس من ظلمات الجهل إلى نور الإسلام. العلم النافع يقوم على أكتاف المعلمين المخلصين الصادقين الذين آمنوا بدورهم الكبير في بناء الأمة، فمن تحت أيديهم يخرج كل أفراد المجتمع الذين يساهمون في بناء المجتمع، فحري بهم أن يحتسبوا الأجر والثواب عند الله الكريم؛ فيبذلوا كل ما يستطيعون من جهد لتعليم أبناء المسلمين وتربيتهم، ومما يحفز هممهم لذلك أن يستمعوا لنصائح عالم كبير والتربية والتوجيه، والدعوة، والإفتاء، والإرشاد، ذلكم هو: سماحة والتربية والتوجيه، والدعوة، والإفتاء، والإرشاد، ذلكم هو: سماحة الشيخ الإمام العلامة عبدالعزيز بن عبدالله بن باز -رحمه الله، وجعل أعلى درجات الجنة مثواه-؛ حيث إن له مجموعة من الوصايا والنصائح المعلمين والمعلمين والمعلمات، انتقيتُ شيئًا منها، ومما انتقيت ما يلي:

### حاجة الأمة إلى المعلم الصالح

● ما أشدُّ حاجة الأمة في هذا العصر – الذي كثُر فيه دعاة الهدم، وقلَّ فيه دعاة البناء والإصلاح – إلى المعلم الصالح الذي يتلقى علومه، وما يربي به طلابه من كتاب الله وسنة رسوله – الله وسنة رسوله الله وسنة الصدق، أخلاق السلف الصالح، منها: الصدق، والأمانة، والإخلاص في العمل، وتعظيم الأوامر والنواهي، والمسابقة إلى كل فضيلة، والحذر من كل رذيلة.

## مهمة المعلم صعبة وهي من أشرف الوظائف

العلماء هم ورثة الأنبياء، ولذلك كانت مهمة المعلم من أصعب المهام؛ لما تتطلبه من الاتصاف بأكمل الصفات بحسب الإمكان، من علم نافع، وخلق كريم، وعمل صالح متواصل، وصبر ومصابرة، وتحمل للمشاق في سبيل إصلاح الطالب، وتربيته تربية إسلامية نقية، وبقدر ما تتوفر صفات الكمال في المدرس يكون نجاحه في مهمته، ومهمة المعلم مع كونها من أصعب المهام، ومهمة المعلم مع كونها من أصعب المهام، فهي من أشرف الوظائف، وأعظمها نفعًا، وأجلّها قدرًا، إذا وُفِّق صاحبها للإخلاص

وحسُنت نيته، وبذل جهده، كما أن له من الأجر مثل من انتفع بعلمه، وفي الحديث الشريف يقول النبي - الله - «خيركم من تعلَّم القرآن وعلَّمه»، ويقول - الله بك رجًلا واحدًا خير لك من حُمِّر النَّعم»، ويقول أيضًا - الله بك رجًلا واحدًا خير لك من على خير فله مثل أجر فاعله».

## من سمات المعلم وأخلاقه

● الإخلاص لله، الواجب على المعلم أن يُعنى بهذا الأمر، فيكون مخلصًا لله في كل أعماله، حسن السيرة والسلوك؛ لأن الطالب يتأسى بأستاذه في الخير والشر، وعلى المعلم أن يكون قدوة في المحافظة على الصلوات في الجماعة، والمسابقة اليها، وتوفير اللحية، وعدم التدخين، وعدم الإسبال، وفي الأسلوب الحسن والكلمات الطيبة، فنوصي أن يكون الأستاذ قدوة المربي الروحي للطالب فينبغي أن يكون ذا أخلاق فاضلة وسَمَّت حسن؛ حتى يتأسى أخلاق فاضلة وسَمَّت حسن؛ حتى يتأسى على المأمورات الشرعية بعيدًا عن المنهيات، على المأمورات الشرعية بعيدًا عن المنهيات، حافظًا لوقته، قليل المِزاح، واسع البال، طَلَق حافظًا لوقته، قليل المِزاح، واسع البال، طَلَق

الوجه، حسن البشر، رحب الصدر.

### السيرعلى نهج المعلم الأول

● قدوة الجميع وإمامهم هو نبينا محمد، -عليه من ربه أفضل الصلاة والتسليم-، فلقد كان أكمل الناس في كل الصفات الكريمة، وقد لاقي فى توجيه الناس وتعليمهم الصعوبات الكبيرة، والمشاق العظيمة فصبر على ذلك، وتحمل كل مشقة وصعوبة في سبيل نشر دينه، وإخراج أمته من الظلمات إلى النور، فجزاه الله عن ذلك أفضل الجزاء الحسن وأكمله، وقد تربى على يديه الكريمتين جيل صالح يعد أفضل الأجيال التي عرفتها البشرية في تاريخها الطويل، ومعلوم أن ذلك ناشئ عن حسن تربيته وتوجيهه لأصحابه، وصبره على ذلك - بعد توفيق الله لهم - وأخذه بأيديهم إلى الحق -سبحانه وتعالى- إذا عُلم ذلك، فإن من أهم المهمات في حق المعلم في كل مكان وزمان أن يسير على نهج المعلم الأول محمد - عَالِيُّ -، وأن يجتهد في معرفة ذلك حتى يطبقه على نفسه وعلى طلابه بحسب الإمكان.

### توجيه الطلاب إلى طلب العلم

من أهم الأمور في حق المعلم: أن يوجه الطالب إلى الإقبال على طلب العلم؛ حتى يعلم من أمور دينه ما لا يسعه جهله، كمعرفة العقيدة الصحيحة، وأحكام الصلاة، والزكاة والصيام والحج والمعاملات، حتى يكون في ذلك كله على بينة وهدى؛ لأن الله -سبحانه- إنما خلق الثَّقلين ليُعبد وحده لا شريك له، وعبادته هي توحيده -سبحانه- بأنواع العبادة، وطاعة أوامره، وترك نواهيه، ولا سبيل إلى معرفة ذلك بالتفصيل إلا بواسطة التعلم، والواجب على المعلم أن يوجه طلبته إلى ما ينفعهم ويعينهم على تحصيل العلم، مذكرًا لهم بحسن العاقبة للمخلصين، وسوئها لغيرهم.

## الإلمام بالدرس يغرس المعلومات

• إذا ما أراد أي معلم أن يغرس معلوماته في أذهان تلامذته، فلا بد له −قبل كل شيء− أن يكون ذا إلمام تام بالدرس الذي وُكل إليه القيام به، وذا معرفة بالغة بطرائق التدريس، وكيفية حسن الإلقاء، ولفت نظر طلابه بطريقة جلية واضحة إلى الموضوع الأساسي للدرس، وحصره البحث في موضوع الحرس دون الخروج إلى هوامش

قد تبلبل أفكار التلاميذ، وتُفوِّت عليهم الفائدة، وأن يسلك في تفهيمهم للعلوم التي يلقيها عليهم طرائق الإقناع مستخدمًا وسائل العرض والتشبيه والتمثيل، وأن يركز اهتمامه على الأمور الجوهرية التي هي القواعد الأساسية لكل درس من الدروس، وأن يغرس في نفوسهم كليات الأشياء، ثم يتطرق إلى الجزئيات شيئًا فشيئًا؛ إذ المهم في كل أمر أصله، وأما الفروع فهي تبَع للأصول، وأن يركز المواد ويقربها إلى أذهان التلاميذ، وأن يحبب إليهم الدرس ويرغبهم في الإصغاء إليه، ويُعلمهم بفائدته وغايته.

## إفساح المجال للطلاب

يفسح المجال أمام الطلبة للمناقشة معهم، ويتحمل الأخطاء التي تأتي في مناقشاتهم؛ لكونها ناتجة عن البحث عن الحقائق، ويشجعهم على كل بحث يُفضي إلى وقوفهم على الحقيقة آخذًا في الحسبان عوامل البيئة والطباع والعادات والمناخ؛ لأن لتلك الأمور تأثيرًا بالغًا في نفسيات التلاميذ، ينعكس على أفهامهم وسيرتهم وأعمالهم.

## التثبت وعدم العجلة في الإجابة

• أوصي المدرسين أن يعنوا بتوجيه الطلبة وأن يحثوهم على التثبت في الأمور، وعدم العجلة في الفتوى والجزم في المسائل إلا على بصيرة، وأن يكونوا قدوة لهم في ذلك، بالتوقف عما يُشكِل، والوعد بالنظر فيه بعد يوم أو يومين، أو في الدرس الآتي؛ حتى يتعود الطالب من الأستاذ عدم العجلة في الفتوى والحكم، ومن الأخلاق الكريمة أن يُعوَّد الطالب كلمة «لا أدري»، مع التحذير من الفتوى بغير علم، والجرأة عليها.

## توجيه الطلاب إلى الأخلاق الفاضلة

• الواجب على المدرسين والمدرسات أكثر من الواجب على غيرهم بالنسبة إلى الطلبة والطالبات، فعلى المدرسين أن يعنوا بالطلبة، ويوجهوهم إلى الأخلاق الفاضلة والصفات الحميدة، والعمل بما علموا من العلم، وعلى المدرسات أن يتقين الله في البنات، وأن يعلمنهن الأخلاق الدينية الفاضلة، والعقيدة الصالحة في الدراسة، وفي المذاكرة، وفي الوعظ؛ حتى يوجد جيل صالح من الطلبة والطالبات في المستقبل.

• ابن باز: أوصي المسدرسين أن يعنوا بتوجيه المطلبة وأن يحثوهم على المتثبت في المحللة في المعجلة في المسائل إلا في المسائل إلا على بصيرة وأن يكونوا قدوة للك

• العلماء هم ورثة الأنبياء ولـذلككانت ولـذلككانت مهمة المعلم من أصعب المهام الاتصاف بأكمل المهات بحسب الإمكان، من الفع وخلق علم نافع وخلق كـريم، وعمل وصبر ومصابرة

## العام الدراسي بين المعلم والمتعلم



## ۱۰ ربیع الأول ۱۱۹۵ میزاه ۱۱۹۲ المواد ۱۱۹۲ المواد ا

تعد العلاقة الجيدة بين الطالب ومعلمه، أحد عوامل النجاح في العملية التربوية؛ إذ إن هذه العلاقة الجيدة تسهم إسهاما كبيرا في تحسين سلوك الطالب مع أقرانه من جهة، وتدفعه لبذل جهد أكبر في تحصيله الدراسي من جهة أخرى، كذلك فإن العلاقة السيئة بين المعلم والطالب قد تؤدي إالى تراجع تحصيل الطالب، وتتسبب في تمرده في مدرسته، ومن أجل علاقة جيدة بين المعلم والطالب، فهذه بعض المعالم التربوية في واجبات كل منهما ومسؤولياته حتى نحقق أهداف العملية التربوية والتعليمية.

## الواجب على المعلم

## أولاً: معرفة حقيقة العلم وأثَره

فبعض المعلِّمين والمعلِّمات، يعتقد أنَّ تعليمه وتدريسه ما هو إلا وظيفة يتقاضى عليها راتبًا؛ ليعيش به، وهذا لا يبعث روحَ التجديد أبدًا، بل يقضي عليه مهما طال الزمن، وازدادت الفِتَن، أو انتشرت المحن، وإنَّ الذي يبعث على التجديد أمَّتنا، وعنوان عزِّ ديننا وكرامة مجتمعنا، وطريق أمَّتنا، وعنوان عزِّ ديننا وكرامة مجتمعنا، وطريق –تعالى – أوَّل كلمة تتزل من القرآن على نبينا – عليه الصَّلاة والسَّلام – هي كلمة العلم: ﴿ اقْرُأَ ﴾ عليه الصَّلاة والسَّلام – هي كلمة العلم: ﴿ اقْرُأَ ﴾ العلم على أهل العبادة كفضّله على أدنى رجل من المسلمين، فقال – وَ فَضَل العالم على العابد، كفضلي على أدنى رجل من العالم على العابد، كفضلي على أدنى رجل من أصحابي» العابد، كفضلي على أدنى رجل من أصحابي»

## النهضة التي حقَّقَتْها اليّابان وألمانيا

ولا يَخفى على أحد النهضة التي حققتها اليابان وألمانيا وسنغافورة بعد الاهتمام الكبير بالعلم، فمباشرة بعد الحرب العالمية الثانية، وما خلَّفته من وضع كارثي في كلِّ الميادين، قامت بالعمل ضمن (البرنامج الاستعجالي)، وهو إنقاذ ما يمكن إنقاذه، وبعدها بدأت مرحلة تقويم الوضع الشُّمولي للبلاد، ثم وَضْع المُخَطَّطات لإعادة بناء الدولة اليابانية المعاصرة، معتمدة في ذلك التربية والتعليم، فوصلت إلى ما نراه اليوم، فهذه الحقيقة قام بها السَّابقون الأولن، فوصل المسلمون إلى ما لم يصل إليه أحدٌ بفضل العلم، فكانت حواضر لم يصل إليه أحدٌ بفضل الليالي والأيام.

### ثانيًا: استحضار المسؤوليَّة

التعليم أمانة في أعناق المُعلِّمين سيسُالُلون عنها أمام الله -تعالى-، فطُوبى ثم طُوبى للمخُلصين الناصحين، وويل للمستخفِّين والمُضيِّعين، ﴿ وَلَيَحْملُنَّ أَتَّقَالَهُمْ وَأَتَّقَالًا مَعَ أَتَّقَالهمْ وَلَيُسْأَلُنَّ يَوْمَ الْقيَامَة عَمَّا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ (العنكبوت: ١٣)، ويقول- عليه الصَّلاة والسَّلام -: «ما من عَبُد يسترعيه الله رعيَّة يموت يومَ يَمُوت وهو غاشٌّ لها، إلاّ حَرَّم الله عليه الجنة» رواه البخاري ومسلم، ومسؤوليَّة المُعلِّم لا تتوقَّف عند المنهج الدِّراسي، بل هو الدِّين والخُلُق، قال عَليُّ- رَوْلُقَيْ-عن قول الله -تعالى-: ﴿قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْليكُمْ نَارًا﴾ (التحريم: ٦)، قال: «عَلِّموهم وأدِّبوهُم»، فالأب والأمُّ يربِّيان في البيت، والمدرِّس والمُدرِّسة يربِّيان في المدرسة، فتكون الأمانة متساوية بينهم، فترى الأبَ يَجدُ طالبًا متأدِّبًا معه بأدب المعلِّم، وترى المعلِّم يَلْقي طالبًا متأدِّبًا معه بأدب الأب، فالتعليم مسؤولية يجب استحضارها.

## ثالثًا: استحضار الخشية التي يوجبها العلم

ومن المسؤوليَّة أيضًا استحضارُ الحلال والحرام في مثل هذا التكليف؛ لأنَّ التعليم وظيفة الأنبياء والعلماء الأتقياء، فلا يجتمع العلم إلاَّ بالخشية من الله وخوفه -سبحانه-، فلا يلجأ المعلم إلى من يريد النَّيل منه تحت تلبيس خطير وحُجَّة واهية، فبعض الأساتذة تلبيس خعوى نَفَعهم ومساعدتهم، وهي في تحت دعوى نَفَعهم ومساعدتهم، وهي في الحقيقة نيلُ منهم، وإسقاطُ لمكانتهم عند الله -تعالى-، وعند أهل الأرض، ومنها القُروض الربوية ذات النفع والفائدة، فلم يتحرَّج مِنَ

## • الواجب على الطَّلبة احترام المُعلِّم وتوقيره فكيف لا نُوقِّر مَن وَقَّرَهم الله وذكرَهم في كتابه وأثبَتَ لهم الخشية وأثبَتَ لهم المكانة العالية

أَخْذِها إلاَّ القليلُ ممن رَحِم ربُّك، والمسوغات في ذلك منتشرة، كالحاجة الماسَّة، والمسكن، والسيارة، إلى غير هذا، ولم يسألوا أهل العلم: هل هذا حرام أم حلال؟

ومن ذلك أيضًا ما يفعله بعض المُدرِّسين في تدريسهم، فيُسيئون في تفهيم طلبتهم المادة قصدًا منهم؛ لدفع الطلبة للتسجيل في «الدُّروس الخصوصية»، التي يظنُّون أنها تَحلُّ لهم في مقابل مجهودهم، وهي في حقيقتها مُحرَّمة شرعًا إن لم يدرِّس المدرِّس الطالبَ في صَفّه كما يدرسه في بيته.

## رابعًا: العدل بين الطُّلُبة

فبعض المعلِّمين يُمايزون بين الطلبة؛ لأسباب عديدة، منها أكثرهم مالاً، وأجملهم خلقًا، وأحسنهم مظهرًا، وهذا يجب على المعلِّم تَرْكُه وعدم التَّظاهر به، قال وهذا يجب على المعلِّم تَرْكُه وعدم التَّظاهر به، قال النالي - : ﴿وَإِذَا قُلْتُمُ فَاعْدلُوا ﴾ (الأنعام: ١٥٢)، قال ابن حزم: وجدتُ أفضل نِعَم الله -تعالى - على المرء أن يَطْبَعه على العدل وحُبِّه، وعلى الحِّق وإيثاره، وأمَّا من طبع على الجَور واستسهاله، وعلى الظُّلم واستخفافه، فأييَّنُس من أن يُصلح نفسه، أو يقوِّم طباعه أبدًا، ولَيعَلَم أنَّه لا يفلح في دين ولا في خلُقٍ محمود.

## الواجب على المتعلم

وأمَّا المتعلم، فعليه واجبات ومسؤوليات، تنهض بها المجتمعات، وتعود الأُمَّة إلى سابق عهدها الوَضَّاء، وهذا يحتاج منه إلى سبيل قريب للنَّاظرين، سَهُل على المجتهدين، ومن ذلك:

## أوَّلاً: توقيرأهل العلم

فلا ارتقاء ولا استعلاء مع جَفَوة المُعلِّم، فما بالُك واليوم يتجاوز الطَّالب عليه؟ وسمعنا أنَّ بعض المعلِّمين ضُربوا، وبعضهم أُهينوا، وبعضهم هُدِّدوا، وبعضهم قُتلوا! ممَّن؟ من تلاميذهم! نعم من تلاميذهم، ومن غير تلاميذهم ضمن هُجَمة معروفة، هذا ما حصل هنا، ومخطَّط له أن يحصل في كلِّ أرض عربية وإسلامية؛ لأنَّ هذا يُهين العلم، وليس أهلَه فقط، فأصبح المُعلِّم مُهانًا، ليس له قيمته الحقيقية، فمِن أين يأتي التوفيق؟ ومن أين يأتي النصر؟

## الواجب على الطُّلبة

إن الواجب على الطلبة- وأقول: يفترض عليهم-احترام المُعلِّم، كيف كُنَّا نحترم أساتنتنا قبل سنين؟ ألم نكن نهرب في طريق آخر عنْدما نسمع بهم مَرُّوا من طريق؛ هيبة وإجلالاً؟ ألم يكن ذلك قبل سنوات فقط؟ فما الَّذي حصل لكم أيُّها الطَّلبة؟ أخُدعتم؟ وبما يُملَى عليكم رضيتم؟ ثم نسيتم مَن الذي عَلَّمَكم وأدَّبكم وربَّاكم في مدارسكم أيَّام طفولتكم؟

يقول الإمام الشافعي -رحمه الله-: «كنتُ أَصَفَح الورقة بين يَدَيُ شيخي مالك صفحًا رقيقًا؛ لئلاً يَسَمع وَقْعَها»، ويقول الرَّبيع -رحمه الله-: «والله ما اجترأتُ أن أشرب الماء والشافعيُّ ينظرُ إليَّ؛ هيبةً له»، وهذه المعاني يجب أن تُعْرَس من جديد في آذان له، وهذه المعاني يجب أن تُعْرَس من جديد في آذان الأبناء، وهو واجبُ الآباء، بل واجب كلِّ المُربِّين، قال بعضُ العلماء: مَن لم يتحمَّل ذُلَّ التعلُّم ساعةً، بقي في ذُلِّ الجهل أبدا. وكيف لا نُوقِّر مَن وَقَّرَهم الله وذكرَهم في كتابه، مَن مدَحهم رَبُّنا -سبحانه- في كلماته، فقد أثبتَ لهم الخشية، وأثبتَ لهم المكانة العالية، وجعلهم نبيُّنا -رَبُّقُ ورَثَة الأنبياء، فما أعظمَ الوارث؛ كيف لا نحترم هؤلاء؟ كيف لا نتحمَّلُهم وهم يُعُطوننا إرث الأنبياء؟

### ثانيًا: الإخلاص في النية

وعلى الإخلاص، مدارُ التوفيق والخلص؛ لأنَّ الأعمال بالنِّيات، وإنَّما لكلِّ امرئ ما نوى، فمَن نوى بعلِّمه خدمة دينه ونُصُرة أهله، فستكون دراسته كلُّها عبادة، فمَن سلك طريقًا يكتمس فيه علمًا، سهلَّ الله له به طريقًا إلى الجَنَّة، وكذلك فإن الطَّبَّ علَم، والهندسة علم، واللُّغات علم، والفيزياء علم، ولا شَكَّ أَنَّ أَشْرف العلوم وأعلاها هي علوم الشريعة، ففي أيِّ علم وفنِّ تجد الإخلاص محورها، قال والله علم الما يتعلم وفن تجد الإخلاص محورها، قال العلم المناه يوم الشيب عرضًا من الدنيا، لم يجد عرف الجنَّة يوم القيامة». رواه أبو داود، وحسَّنه الألباني.

أمَّا لو وَفَّقَ الله المُخْلصين، فحازوا على الدُّنيا بإخلاصهم، فإنَّ هذا لسابق بُشْراه، وهكذا تأتي الدُّنيا لطالب العلم راغمة، لا أن يكون همُّه الأول وشغله الشاغل ما رَخُص في الدُّنيا من الأثمان.

• إنْ الذي يبعث على التجديد لدى المعلّم علْمُه بحقيقة العلم وأنّه أصل مَجْد عزّ ديننا وعنوان عزّ ديننا وكرامة محتمعنا وطريق فلاح مالنا بالهو الخيركلُه

• التعليم أمسانسة في أعناق المُعلَّمين المُعلَّمين عنها أمام الله تحالى-، فطوبى مسوبى للمخلصين الناصحين وويل للمستخفين والمُضيعين



انطلاقاً من مسؤوليتها المجتمعية

الجمعية الكويتية لتعزيز القيم تطلق حملة:

مدرستك مستقبل











مع حلول العام الدراسي الجديد، وانطلاقاً من مسؤوليتها المجتمعية أطلقت الجمعية الكويتية لتعزيز القيم حملة قيمية تحت عنوان (مدرستك مستقبل)، في الفترة من ١٢ سبتمبر إلى ١٢ أكتوبر الحالي.

### أهداف الحملة

وتسعى الجمعية من خلال الحملة إلى تحفيز الطلبة على العودة إلى المدرسة بحماس، وعزيمة، وتفاؤل كبير، ومساعدة أولياء الأمور على تعزيز المشاعر الإيجابية في نفوس الأبناء تجاء المدرسة، ولا سيما أن نسبة كبيرة من الطلبة تشعر بالقلق مع اقتراب العام الدراسي، وهذه مشكلة قد تؤثر على تحصيلهم العلمي وأدائهم الدراسي؛ إذ يُظهر الكثير من الطلاب مستويات مختلفة للقلق، قد يكون نتيجة خوفهم من الإخفاق في تحصيلهم العلمي، أو بسبب عدم قبولهم لأجواء الالتزام والانضباط في المواعيد بعد انقضاء العطلة الصيفية التي اعتادوا فيها على أجواء الراحة والترفيه.

## أهمية الحملة

وتتبع أهمية الحملة من الدور الأساسي

والبارز للمدرسة في تربية النشء، وإعداد أجيال قادرة على بناء الوطن والمساهمة في رفعته؛ فالرسالة التي تتطلع الجمعية إلى إيصالها هي توعية الطلاب بأن المدرسة منبع العلم ومصدر الإلهام، ومصنع الأجيال، وأنها الطريق نحو بناء مستقبل كل طالب وطالبة؛ فالمدرسة هي من قدمت العالم والطبيب والمهندس والقاضي والمحامي والمعلم والأديب وغيرهم من المبدعين وبناة الأوطان، كما تبرز الحملة دور المدرسة في تنمية ذكاء الطالب ومخزونه العلمي والمعرفي والثقافي، وكذلك دورها في اكتشاف مواهب الطلبة وصقل مهاراتهم سواء أكانت علمية أم ثقافية أم رياضية.

#### أثرالحملة

تركز الحملة على نواح عدة ، لعل أبرزها مساعدة الطالب على اتباع نمط حياة



• تسعى الجمعية من خلال الحملة إلى تحفيز الطلبة للعودة إلى المدرسة بحماس وعزيمة وتفاؤل ومساعدة أولياء الأمور على تعزيز المشاعر الإيجابية تجاه المدرسة

• تركز الحملة على نواح عدة لعل أبرزها مساعدة الطالب على اتباع نمط حياة مثالي وزيادة ثقته بنفسه وتحفيزه على اتباع العادات الإيجابية

مثالي، وزيادة ثقته بنفسه، وتحفيزه على اتباع العادات الإيجابية، ومنها الاستيقاظ مبكراً، والحفاظ على الصلوات الخمس، وبر الوالدين والاستماع لنصائحهم، وتخصيص ساعات يومية للدراسة حتى ينجز الطالب واجباته على أكمل وجه، وتقليص مدة استخدام الهواتف الذكية إلى أضيق الحدود.

#### الأنشطة المصاحبة

تعزز الحملة حب المدرسة في نفوس الطلبة، من خلال تنظيم حفل استقبال في اليوم الأول من العام الدراسي؛ ليشعر كل طالب بأجواء الفرح والسعادة في المدرسة التي تعد البيت الثاني، والمكان الجميل الذي سيبنى شخصيته ويعزز

ثقته بنفسه؛ إذ تتطلع جمعية إلى تعزيز القيم؛ ليذهب كل طالب للمدرسة بشوق ولهفة، وأن يقف في طابور الصباح وهو بكامل طاقته الإيجابية، وهذا سيتحقق -بكل تأكيد- عندما تكون الأجواء المدرسية مبهجة وممتعة، فتتحول هذه المؤسسة التربوية إلى مكان محبب للتعلم وممارسة الأنشطة المدرسية.

وتحرص جمعية تعزيز القيم -من خلال حملتها-على تغيير الصورة النمطية السلبية لدى بعض الطلاب حول المدرسة؛ حيث تتبنى مجموعة من البرامج والفعاليات التي تحفز الطلبة على الالتزام ببرنامج دراسي يومي، والاجتهاد في أداء الواجبات المدرسية.

• تنبع أهمية الحملة من الدورالأساسي والسبارز للمدرسة في تربية النشء وإعداد أجيال قسادرة على والمساهمة والمساهمة والمساهمة

• تحسرص جمعية تعزيز القيم مسن خسلال حملتها على النيمطية النيمطية السلبية لدى بعض الطلاب حول المدرسة

## التحديات التي تواجه أبناءنا الطلبة

• الخضر: التعاون بين الأسرة والمدرسة ضروري لدمج ثقافة الأسرة وثقافة المدرسة معًا مما يؤدي إلى تحقيق تطلعات كل منهما والاستجابة لمتطلبات العصر بما يحمله من تغيرات سريعة ومتجددة



كما التقت الفرقان مسؤولة لجنة الصباحية النسائية الأخت الفاضلة ليلى الخضر التي تحدثت عن أهم التحديات التي تواجه أبناءنا الطلبة وتعيقهم عن تحقيق التفوق في دراستهم فقالت:

- تضييع الوقت دون فائدة.
- المشاغبة خلال حصة الدرس.
  - الملل من مراجعة الدروس.
- عدم تطوير المهارات والقدرات.
  - السهر لوقت متأخر.
  - التسويف والتأجيل.
- عدم وضع أهداف للسعى لتحقيقها.
  - فقدان الثقة بالنفس.
  - إدمان الأجهزة الذكية.

دور المعلم في بناء القيم الأخلاقية

● وعن دور المعلم في بناء القيم الأخلاقية لدى الطلبة قالت الخضر:

لابد أن يمتلك المعلم عددا من المهارات الذاتية والمهنية والأخلاقية لكي يستطيع بناء القيم الإيجابية لدى الطلبة ومن ذلك ما يلى:

- سلامة اللغة وفصاحة اللسان.
- إدراك قيمة المسؤولية المناطة به؛ لذلك عليه أن يتحلى بمجموعة من الفضائل.
- إدراك أن كل عمل يقوم به المرء لكي
   يتصف بالإتقان والجمال يجب أن يقوم
   على أسس ومعايير

وضوابط يسير عليها، والمدرس يُحكم عليه من مدى تأسيه بمعلم البشرية.

- مراعاة ضروريات النظافة والمظهر الحسن.
- حسن التعامل مع الطلبة وانتقاء الألفاظ المهذبة قال -تعالى- ﴿فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظً الْقَلْبِ مِّنَ اللَّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظً الْقَلْبِ لَانفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفَرُ لَهُمْ وَشَاوِرَهُمْ فِي الْأُمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلُ لَهُمْ وَشَاوِرَهُمْ فِي اللَّه يُحِبُّ اللَّتَوكَّلِينَ ﴾.

المسؤولية المشتركة بين الأسرة والمدرسة

 وعن أهمية المسؤولية المشتركة بين الأسـرة والمـدرسـة في تحقيق أهـداف

- العملية التربوية والتعليمية وأسس نجاحها قالت الخضر:
- لابد من جعل خطة العمل التربوي مشتركة؛ بحيث يساهم الآباء في وضع بعض التصورات التي يأملها من تعليم أبنائه ووضع خطة تكاملية بين البيت والمدرسة بما فيه مصلحة الأبناء.
- لابد من التسيق بين المدرسة والبيت في شأن ما يعطى للطالب من واجبات في بيته، تحتم عليه أخذ معظم الوقت في حل واجباته، وأهمية التسيق ترجع إلى إبقاء بعض الوقت للطالب للقيام ببعض الأنشطة الأخرى خارج المنهاج المدرسي.
- التعاون مهم بين الأسرة والمدرسة لدمج ثقافة الأسرة وثقافة المدرسة معاً؛ مما يؤدي إلى ارتقاء تطلعات كل منهما والاستجابة لمتطلبات العصر بما يحمله من تغيرات سريعة؛ لأن هناك بعض الآباء يرفضون التغيير ويخافون التجديد.
- زيادة التعاون يجعل المدرسة أكثر تفهما لأوضاع الأطفال وحاجاتهم الاجتماعية والاقتصادية والنفسية. ومن ثم العمل على حل المشكلات التي تعترض طلبتها ومساعدتهم على التكيف مع مجتمع المدرسة.
- التعاون ضروري ومهم وذلك للتخلص من بعض السلوكيات السلبية، مثل الرسوب، والتسرب والفشل في الاختبار والهروب من الحصص أو الغياب عن المدرسة وكل ذلك لا يتم بمعزل عن الأسرة.
- التعاون بين الأسرة والمدرسة ضروري؛ لأنه يجعل الطالب دائما تحت المحك، وأنه متابع ومراقب؛ بحيث يهتم بدراسته أكثر، ولا ينساق وراء رفاق السوء .



## المقومات الأساسية لمعلم القرآن الناجح (٦)

استكمالا لما بدأناه من عرض للدورة التي أقامها (مركز عبدالله بن مسعود لتعليم القرآن الكريم)، التي كانت بعنوان: (المقومات الأساسية لمعلم القرآن الناجح)، وقدمها الداعية وأخصائي الإرشاد الأسري والتربوي محمود عمارة؛ حيث استعرضنا أربعة مقومات من مقومات معلم القرآن الناجح وهي: التوفيق، والإخلاص، والاحتساب، ووضوح الهدف، واليوم نستكمل الحديث عن هذه المقومات

## المقوم الخامس: أن يتحلى بالرفق واللين

وهناك أحاديث شريفة يحثنا فيها النبي - على الرفق واللين، قال - على الرفق في شيء إلا زانه وما نزع من شيء إلا شانه»، فأي شيء يفتقد الرفق واللين فهو مفتقد الصواب والبركة والخير، وقال - على - «إذا أراد الله بأهل بيت خيرا أدخل عليهم الرفق»، وعندما جاء رجل لرسول الله يسأل: يا رسول الله، كم أعفو عن الخادم؟ فسكت النبي - على ولم يجبه، فكرر السؤال عليه، فقال له النبي - على الله عليه على يوم سبعين مرة» وهذا أصل من الأصول المهمة.

قال النووي -رحمه الله-: وينبغي للمعلم أن يشفق على

الطالب، ويعتني بمصالحه كاعتنائه بمصالح ولده ومصالح نفسه، ويجري المتعلم مجرى ولده في الشفقة عليه والصبر على جفائه وسوء أدبه، ويعذره في قلة أدبه في بعض الأحيان؛ فإن الإنسان معرض للنقائص ولا سيما إن كان صغير السن.

## كان - ﷺ - أرفق الناس

لقد كان - المناس بالناس، وكان - المناس يراعي نفسياتهم وأحوالهم، كيف لا؟ وهو الذي قال: «إن الرفق لا يكون في شيء إلا زانه، ولا ينزع من شيء إلا شانه»، وقال -عليه الصلاة والسلام-: «إن الله -عز وجل- يحب الرفق في الأمر كله»، والرفق هو: لين الجانب بالقول والفعل، والأخذ بالأسهل، وهو ضد العنف، والنفس البشرية تميل إلى الرفق ولين الجانب وطيب الكلام وتأنس به، وتنفر من الجفوة والغلظة؛ ولذا كان حريا بالمعلمين والمربين أن يعوا هذا الجانب ويطبقوه على تلاميذهم وطلابهم.

## المقوم السادس: أن يكون المعلم قدوة صالحة

معلم القرآن الكريم كبير في عيون طلابه، والطلاب مولعون بمحاكاته والاقتداء به؛ لذلك كان لزامًا على المعلمين أن يتصفوا بما يدعو إليه العلمُ من الأخلاق والأعمال؛ فهم أحق الناس بذلك وأهلُه؛ لما تميزوا به من العلوم التي لم تحصل لغيرهم، ولأنهم قدوة للناس، فإذا كانوا كذلك أشَّروا على طلابهم، وانطبع من تحت أيديهم على أخلاق متينة، وعزائم قوية، ودين صحيح، وإن المعلم لا يستطيع أن يربي تلاميذه على الفضائل



• قال النووي: ينبغي للمعلم أن يشفق على الطالب ويحتني كاعتنائه بمصالحه في الشفقة في الشفقة عليه والصبر عليه والصبر وسوء أدبه

• معلم القرآن الكريم كبير في عيون طلابه والسطلاب مولعون والاقتداء به والاقتداء به لذلككان لزامًا على المعلمين المعلمين بماييدعو أن يتصفوا بماييدعو اليه العلمين والأعهال والأعهال والأعهال والأعهال

إلا إذا كان فاضلًا، ولا يستطيع إصلاحهم إلا إذا كان بنفسه صالحًا؛ لأنهم يأخذون عنه بالقدوة أكثر مما يأخذون عنه بالتلقين، ولقد كان السلف الصالح -رضي الله عنهم - يستعينون بالعمل على العلم؛ لأن العلم إذا عُمل به نما، واستقر، وكثرت بركته، وإذا ترك العمل به ذهبت بركته، وربما صار وبالًا على صاحبه؛ فروح العلم، وحياته، وقوامه إنما هو بالقيام به عملًا، وتخلقًا، وتعليمًا، ونصحًا؛ فالشرف للعلم لا يثبت إلا إذا أنبت المحامد، وجلب السعادة، وأثمر عملًا نافعًا.

## المقوم السابع: أن يتحلى معلم القرآن بالأخلاق الكريمة

نذكر منها على سبيل الحصر ما يلي: (١) العدل مع الطلاب

إن من الصفات التي ينبغي على معلم القرآن الكريم التحلي بها، سواء كان يدرس في المسجد أم غيره: صفة العدل بين الطلاب، وإن من أسباب نجاح حلقات التحفيظ، أن يكون المعلم مهتما بجميع الطلاب، لا يعمله احترام شخص على أن يظلم الآخرين لأجله، أو يقدمه عليهم لشيء في نفسه، وفرق بين العناية بطالب من الطلاب، وبين أن يهضم آخرين حقهم، فمن حق الطالب المثابر الذي يداوم على الحضور أن يحظى بعناية المدرس واهتمامه، ولكن تكمن أهمية العدل بين الطلاب المتساويين في المثابرة والحضور، فينبغي هنا أن يراعي مسألة العدل بينهم.

والعدل يكون بأمور:

أولاً: في توزيع وقت التلاوة والتسميع لهم إذا كانوا متساويين في الحفظ؛ لأن زيادة وقت طالب على الآخِر يؤدي إلى الحقد عليه من قبل الآخرين.

ثانياً: العدل في الدرجات والمكافآت، فلا يفضل أحداً على أحد بمقتضى العاطفة، أو العلاقة الخاصة بينهما، وإنما يكون بحسب ما عند الطالب من إتقان ومثابرة.

ثالثاً: العدل في العقوبة إن احتاج إليها كردع وزجر، فلا يتغاضى عمن بينه وبينه ألفة وود لو أخطأ، ويعاقب الآخرين بمجرد صدور الخطأ منهم.

رابعاً: وقد يكون العدل في توزيع الابتسامات والكلمات الطيبة للجميع من خلال حثهم على مواصلة التعليم، والدعاء لهم.



### (٢) الصبر وضبط النفس

خلُق الصَّبر من الأخلاق العظيمة التي مَنَ تحلَّى بها نال العلا، ومعلِّم القرآن يحتاج إلى الصَّبر في رسالته العظيمة، فهو من الهداة إلى الله -تعالى-، المتمسِّكين بكتابه، فهو من أئمَّة الدِّين الذين يحتاجون للصَّبر واليقين، وهما ركنا الإمامة، كما قال -تعالى-: ﴿وَجَعَلْنَا منْهُمُ أَنَمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا للَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بَيَاتِنَا يُوقِنُونَ ﴿ (السجدة: ٢٤).

## (٣) التواضع للمتعلم

التواضع خلق حميد، يضفي على صاحبة إجلالاً ومهابة، ومن ظن أن التواضع خلق مرذول ينبغي تجنبه وترك التخلق به فقد أخطأ وأبعد النجعة، وحسبك بإمام الأتقياء مثلاً - الله المنتقاء مثلاً وأُذلَّة عَلَى اللَّوْمنينَ أَعزَّة عَلَى الْكَافِرينَ (المائدة: من الاَّية٤٥)، والمعلم في أمس الحاجة إلى التخلق من الاَية٤٥)، والمعلم في أمس الحاجة إلى التخلق بسيد المرسلين، ولما فيه من نفع عظيم للمتعلمين، ولما فيه من نفع عظيم للمتعلمين، وإذا كان الإنسان المسلم يحتاج إلى التواضع للنجاح في علاقته مع الله ثم مع المجتمع، فإن حاجة المعلم والتواضع أشد وأقوى؛ لأن عمله العلمي والتعليمي والتوجيهي يقتضي الاتصال بالمتعلمين والقرب منهم؛ بما في نفوسهم؛ لأن النفوس لا تستريح لمتكبر أو معتبر أو مغتر بعمله.

المقوم الثامن: مراعاة الفروق الفردية بين الطلاب ومن الأخطاء الكبيرة التي يقع فيها معلم القرآن أن يرى كل الطلاب بقدرات واحدة دون أن يأخذ تفاوت قدرات الطلاب بعين الاعتبار، ومن هدي



معلم البشرية - عَلَيْهُ - أنه كان شديد المراعاة بين المتعلمين من المخاطبين والسائلين، فكان يخاطب كل واحد بقدر فهمه، وبما يلائم منزلته، وكان - عَلَيْقَ -يحافظ على قلوب المبتدئين، فلا يعلمهم ما يعلم المنتهين، ويجيب كل سائل عن سؤاله يما

يهمه ويناسب حاله، ويوصى كل واحد - ممن طلبوا منه الوصية - بغير ما أوصى به الآخر، لاختلاف أحوالهم، وأعطى أجوبة حول أفضل الأعمال أو أحبها إلى الله -تعالى- بحسب، وهذا عبدالله بن مسعود -رَوْلِشَيُّ - الذي قال عنه - عَلَيْهِ -: «إنك غليّم معلّم».

والممارس لمهنة التعليم يلحظ فروقاً بارزة ببن الطلاب، ومن مهام المدرس أن يستطيع معرفة نفسية كل طالب واستعداده، وما يقدر عليه، وهي خصيصة من خصائص المدرس الناجح، وقد قرر الآجري هذه القاعدة بقوله - عن مقرئ القرآن -: «وينبغى له أن يستعمل مع كل إنسان يلقنه القرآن ما يصلح لمثله»، ففى جانب حفظ القرآن الكريم تجد بعض الطلاب لديه قدرة على حفظ خمس آيات في اليوم، وبعضهم لديه قدرة على حفظ صفحة، وبعضهم لديه قابلية لحفظ ثلاثين آية أو أكثر، ولنا شاهد في عز الدين بن جماعة (ت: ٨١٩ هـ)، الذي كان يحفظ كل يوم حزبين من القرآن الكريم، فحفظه في شهر واحد. وفى جانب الفهم، تجد بعض المتعلمين يفهم بتقرير يسير من المدرس، وبعضهم يحتاج لبسط وتوضيح وإعادة، وبعضهم يحتاج لأمثلة بيانية.

في جانب علم التجويد

وفى جانب علم التجويد يكتفى بعض المتلقنين بما يلقى إليه من تقويم وتصحيح، وبعضهم عنده قابلية لحفظ القاعدة والأمثلة عليها، وبعضهم لديه قدرة على حفظ المتون المساعدة، كحفظ متن الجزرية، أو (تحفة الأطفال) للجمزوري، أو (لآلئ البيان في تجويد القرآن) للشيخ إبراهيم بن على بن على

• من الأخطاء الكبيرة التي يقع فيها معلم القرآن أنّ سرى كل الطلاب بقدرات واحدة دون أن يأخذ تفاوت قدرات الطلاب بعين الاعتبار

• من أسباب نجاح حلقات

التحفيظ أن يكون المعلم

مهتما بالطلاب جميعهم ولا

يحمله احترام شخص على

أن يظلم الآخرين لأجله أو

يقدمه عليهم لشيء فينفسه

شحاتة السمنودي المعاصر، أو ما شابهها من المتون السائرة

الشهيرة في هذا العلم. فعلى المعلّم ملاحظة هذا التباين الواضح، ومراعاة الفروق البارزة بين المتعلمين، ومن الخطأ الجلى لدى بعض معلمي القرآن، المساواة بين

الطلاب، وتحميل الضعيف حملاً عنيفاً ليبلغ إلى مستوى الطالب اليقظ النبيه، وهذا لا يعنى ترك التحفيز أو رفع الهمم، أو مكافأة المحسن، وعقاب المقصر، بل المقصود أن ترك الأخذ بمبدأ مراعاة الفروق في التعليم والتوجيه، يوجد نشأ متفسخاً، ويبرز نوعيات من الطلبة نافرة، أو يؤدى إلى ظهور طبقة تحملت فوق ما تستوعب.

## المقوم التاسع: الحد الأدنى من العلوم الأساسية لهمته

معلم القرآن الناجح هو الذي يرتقى بنفسه علميا ولاسيما العلوم الأساسية كعلم التوحيد والاعتقاد، فيجب عليه أن يسعى دائمًا لطلب العلم الشرعي وتحصيله، قال النبي - عَلَيْهُ - « من سلك طريق يلتمس فيه علما سهل الله له به طريقا إلى الجنة»، ويعدُّ العلم بأصول الاعتقاد الذي كان عليه السَّلف الصَّالح، وبراءة المرء من المُحدَثات والبدع مطلبا شرعيا، ومن أوَّل الصِّفات التي ينبغي أن يتحقُّق بها معلِّم القرآن ومتعلِّمه، فالعقيدة الصحيحة من المقوِّمات الأساسيَّة لمعلِّم القرآن، الذي يتصدَّى للتَّعليم والتَّربية في حَلَقات القرآن؛ لأنَّ ذلك يُثمر الاستقرار القلبي، فيصبح اعتقاده القلبي متوافقاً مع قوله اللَّفظي، وسلوكه العملي، فمعلم القرآن

الكريم الذي لديه علم بهذه الأصول، يستطيع أن يحقِّق أهداف الحلقات القرآنيَّة، بغرس بذرة الإيمان في نفوس النّاشئة، وبناء لبنة عقيدة التَّوحيد الخالصة؛ بحيث يجتمع تعلّم القرآن مع نقاء الفطرة، فتتمو الثّمرة، وتؤتى أكلها، فيحصل النَّفع بإذن الله.

• معلم القرآن الناجحهو الني يرتقى بنفسه علميا ولاسيما العلوم الأساسية كعلم التوحيد والاعتقاد ويجب عليه أن يسعى دائمًا لطلب العلم شرعي وتحصيله

• معلم القرآن

يحتاجإلى

الصَّارفي

رسالته

العظيمة

فهو من أئمَّة

الدين الذين

يحتاجون

للصبر واليقين

وهما ركنا

الامسامسة





## تأُليف الشيخ: بكربن عَبد الله أبو زيد –رحمه الله

قال الشيخ -رحمه الله-: فهذه نبذة في تجريد كتاب الله عن محدثات الأمور، قيَّدتُ فيها (رؤوس المسائل لبدع جهلة القراء) التي نبه عليها المتقدمون، وعنيت بالبحث ما اتسع انتشاره وهو (التمايل عند القراءة)، وما أحدثه المعاصرون؛ فانتظمت هذه (النبذة)، وهي: التنبيه على (محدثات القراء) في القديم والحديث، داخلَ الصَّلاة أو خَارجها، معقودة في أربعة أبحاث:

الأول: رؤوس المسائل لبدع القراء التي نبه عليها العلماء. الثاني: حكم تعبد القارئ بتقليد صوت قارئ آخر. الثالث: التمايل من القارئ والسامع، الرابع: العدول عن المشروع في قراءة صلاة الجمعة إلى ما يراه الإمام مناسباً مع موضوع الخطبة.

فإلى بيانها على هذا الترتيب، مؤسساً على أصول السنة التي تُردَّ بها كل محدثة وبدعة، ومن أَجَلَّها: وَقَ فُ العبادة على النص، فَي دائرة جهاته الست وهي: السبب، والجنس، والمقدار، والكيفية، والزمان، والمكان، وإيماء إلى أن أي حَدَثٍ في التَّعَبُّد ففيه:

هجر للمشروع، واستدراك على الشرع، واستحباب لما لم يشرع، وإيهام للعامة بمشروعيته؛ فيؤول الدين المنزل إلى شرع محرف مبدل.

## تابع المبحث الأول

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، ورضي الله عن صحابته أجمعين، ورحم الله عبداً اهتدى بهديه إلى يوم الدين.

اعلم أن (تفريع بدعية القراءة) هو بتنزيلها على (أصول السنة لدرء البدعة)، وقد تقدم الإِيماء إلى أصلها في مقدمة هذه (النبذة) فمن هذه البدع التي نبه عليها العلماء:

## 11 القراءة بالإدارة

وهي تناوب المجتمعين في قراءة آية، أو سورة، أو سورة، أو سور إلى أن يتكاملوا بالقراءة، ولا تعني هذه المشروع في مدارسة القرآن، والإدارة بدعة قديمة، أنكرها الأئمة: مالك وغيره، وصدر بإنكارها فتاوى، وألفت رسائل.

## 12 قراءة القرآن في منارة المسجد

قال ابن الجوزي: «وقد لبس إبليس على قوم من القراء؛ فهم يقرؤون القرآن في منارة المسجد بالليل بالأصوات المجتمعة المرتفعة، الجزء والجزأين، فيجمعون بين أذى الناس في منعهم من النوم، وبين التعرض للرياء، ومنهم من يقرأ في مسجده وقت الأذان؛ لأنه حين اجتماع الناس في المسجد».

## 13 قراءة القرآن مع الدخان

والقارئ يشرب الدخان أو في مجلس يشرب فيه، وقد اشتد نكير العلماء على الفعلة لذلك، وأفردت فيه رسائل لبعض علماء مصر.

## 4 ما القراءة والإقراء بشواذ القراءات

قـال ابـن الجـوزي -رحـمه الله تعـالـى-: «ذكـر تلبيسه على القراء، فمن ذلك أن أحدهم يشتغل بالقراءات الشاذة وتحصيلها، فيفني أكثر عمره

## الـقـراءة بــالإدارة: وهـي تـناوب المجتمعين في قسراءة آية أو سورة أو سور إلى أن يتكاملوا

## •قال ابن الجوزي: لبس إبليس على قوم من القراء فهم يقرؤون القرآن في منارة المسجد بالليل بالأصوات الجتمعة المرتفعة الجزءوا لجزأين <u>فيجمعون بين أذى الناس في منعهم من النوم وبين التعرض للرياء</u>

فى جمعها، وتصنيفها <mark>والإقراء ب</mark>ها، ويشغله ذلك عن معرفة الفرائض والواجبات، فربما رأيت إمام مسجد يتصدى للإقراء، ولا يعرف ما يفسد الصلاة، وربما حمله حب التصدر حتى لا يرى بعين الجهل، على أن يجلس بين يدى العلماء ويأخذ عنهم العلم، ولو تفكروا لعلموا أن المراد حفظ القرآن، وتقويم ألفاظه، ثم فهمه، ثم العمل به، ثم الإقبال على ما يصلح النفس ويطهر أخلاقها، ثم التشاغل بالمهم من علوم الشرع، ومن الغبن الفاحش تضييع الزمان فيما غيره الأهم، قال الحسن البصرى: أُنزل القرآن ليعمل به، فاتخذ الناس تلاوته عملاً، يعنى أنهم اقتصروا على التلاوة وتركوا العمل به».

في آية واحدة، في الصلاة، أو خارجها في <mark>مج</mark>امع الناس، أو نحو ذلك من أحوال المباهاة، وليس من ذلك بيانها في دروس التفسير، وإظهار وجوه القراءات من المعلمين للمتعلمين.

- السابع من شهر ر<mark>مضان، معتقداً استحبابه</mark>ا.
- قراءة سورة (المدثر) أو (المزمل) أو (الانشراح) ليلة مولد النبي - رَبِي الله عنه العشاء أو الفجر.
- تتبعتها فوَجَدتُها من محدثات عصرنا، ولم أر له<mark>ا</mark> ذكراً عند المتقدمين.

## 5 أالجمع بين قراءتين فأكثر

## 16 التخصيص بلا دليل

بـقـراءة آيــة أو سـور<mark>ة في صلاة فريضـة، أو في</mark> غيرها من الصلو<mark>ات، ومنها: </mark>

- قراءة سورة (الأنعام) في الركعة الأخيرة، ليلة
- قراءة سورة فيها ذكر موسى -عليه السلام-في صلاة الفجر، صبح يوم عاشوراء، وهذه

## بالقراءة وهي بدعة قديمة أنكرها الأئمة

## ومن البدع: التزام القارئ أو السامع لأدعية وأذكار لم يرد بها نصعند قراءة آية أو سورة. ومنها:

- قول بعضهم بعد قراءة القرآن: الفاتحة.

**الجمعة** في المسجد، أي بهذين القيدين.

- قراءة القرآن أمام <mark>الجنائز،</mark> وعلى الق<mark>بر.</mark> - التزام ق<mark>راءة القرآن في الطواف.</mark>

- وقراءة الأولاد أو غيرهم ليلة المولد عُشُراً من

- قراءة سورة يس، عند غسل الميت.

- قولهم عند قراءة الفاتحة: صلوا عليه وسلموا
- قول القارئ: الفاتحة زيادة في شرف النبي
- قال الحافظ ابن حجر العسقلاني -رحمه الله تعالى-: «هذا دعاء مخترع من أهل العصر» اهـ. - قول السامع للقارئ (الله، الله) ونحو ذلك من الألفاظ الشريفة، التي يوظفها ا<mark>لسامع</mark> للقارئ قال الله -تعالى-: ﴿وَإِذَا قُرِئَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وَأُنصِتُوا لَعَلَّكُمُ تُرْحَمُونَ﴾ (الأعراف:٢٠٤).
- وأما التزام قول (صدق الله العظيم) بعد قراءة القرآن العظيم، فقد قال الله -تعالى-: ﴿قُلْ صَدَقَ اللَّهُ فَاتَّبِعُوا ملَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنيفًا﴾ (آل عمِران:٩٥). وقال -سبحانه-: ﴿وَمَنْ أَصُدُقُ منَ الله حَديثًا ﴾ (النِساء:٨٧). وقال -سبحانه-: ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ قِيلاً ﴾ (النساء:١٢٢).
- ومع هذا <mark>فليس في هذا الذكر شيء يؤثر، وما</mark> ذكره بعض المعاصرين من أن <mark>في (الجامع لشعب</mark> الإيمان) للبيهقي (٥/ ٣١، ٤٥، ٤٩) ما يدل على ذلك فهو وهم لم نر من ذكره مشروعاً من ال<mark>علماء</mark> المعتبرين، ولا الأئمة المشهورين. وبهذا فالتزام هذا الذكر (صدق الله العظيم) بعد قراءة القرآن التزام مخترع لا دليل عليه، فهو محدث، وكل محدث في التعبيرات فهو بدعة، والله أعلم.
- ومنها بدع الختم وهي: -الإتيان بسجدات القرآن بعد الختم. -التهليل عنها أربع عشرة مرة.

-الاحتفال ب<mark>ليلة الختم. -الخطبة بعدها، أو</mark> قبلها. -التواعد للختم، ويضاف إليها: بدعة الإيقاد لي<mark>لة الختم.</mark>

الحمعة. - قراءة المعوذتين في صلاة المغرب ليلة السبت. ومن البدع قراءة آيات معينة في

أزمنة معينة وأمكنة معينة

- قراءة سورتى الإخلاص في صلاة المغرب ليلة

- آيات الحرس: جمع آيات تخص بالقراءة في آخر التراويح، ويسمونها آيات الحرس، وهذه بدعة لا أصل لها.
- سرد جميع آيات الدعاء في آخر ركعة من التراويح ليلة الختم، بعد قراءة سورة الناس.
- الجمع بين القراءات في الصلاة بدعة، كالجمع بينها في حال التلاوة خارج الصلاة.
- قراءة سورة فيها سجدة صبح الجمعة، غير سورة (الم. تنزيل ا<mark>لسج</mark>دة) وإنما السُّنَّةُ قراءة هذه السورة في: الركعة الأولى، وقراءة (سورة الإنسان) في: الثانية.
- جمع تهليل القرآن، وقراءته كما تقرأ السور.
- قراءة (الفاتحة) بنية <mark>قضاء ال</mark>حوائج، وتفريج الك<mark>ربات.</mark>
- قراءة سورة (الكهف) يوم الجمعة على المصلين قبل الخطبة بصوت مرتفع.
- قراءة (سورة يس) أربعين مرة بنية فضاء الحاحات.
- قراءة (سورة الكهف) بعد عصر يوم

• من البدع: التزام القارئ أو السامع لأدعية وأذكار لم يرد بها نص عند قراءة آية أو سورة



خطبة الحرم المكي

## طمأنينة المؤمنين وحيرة الملحدين وضلالهم



جاءت خطبة الحرم المكي بتاريخ ٢٣ ربيع الأول ١٤٤٥هـ، الموافق: ٩ سبتمبر ٢٠٢٧م، بعنوان: (طمأنينة المؤمنين وحيرة الملحدين) القاها الشيخ: صالح بن عبد الله بن حميد؛ حيث بين -في بداية خطبته- أنَّ هذه الدارَ خدَّاعة عَرارة والنفسَ بالسوء أمَّارة والشيطان يأمُر بالسوء والفحشاء، ويدعو إلى الخسارة أملُ ابن آدمَ في هذه الدنيا طويل، وعمرُه فيها قصيرٌ، ومَنْ تَمَّ أَجلُه انقطع عملُه، وأسلَمَه إلى الله أهلُه، وانقطعت عنه المعاذيرُ، الأعمالُ جزاء فاحذروا العواقب، والدهرُ تارات فكونوا على الأعمالُ جزاء فاحذروا العواقب، والدهرُ تارات فكونوا على حَذَر، مَنْ لم يكن يومَه خيرًا من أمسه فهو مغبون ، ومَنْ لم يكن في نقصان؛ ﴿قُلْ مَتَاءُ الدُّنْيَا قَلِيلٌ وَالْآخِرَةُ خَيْرٌ لِمَن في وَلَا تَظُلَمُونَ فَتِيلًا ﴾ (النَّسَاءِ: ٧٧).

الإنسانُ بفطرته التي فطرَه الله عليها، وبخَلقه من الروح والجسد لا يُقنعه علمٌ، ولا يكفيه متعة، ولا يغنيه شبعٌ؛ لأنَّ فيه قلقًا واضطرابًا وخوفًا، فهو في حاجة شديدة إلى الطمأنينة والسكن والأمن.

الإنسان -وحداً من بين جميع المخلوقات يحتاج إلى سَنَد يعتمد عليه إذا ألَّت به شدةً، أو حلَّت به كارثُةٌ، أو واجَه ما يكرَه، أو خابَ ما يرجو، أو وقَع ما يَحذَر.

الإنسان -وحدَه- من بين المخلوقات هو الذي يُفكِّر في المبدأ، ويتأمَّل في المصير، ويُنظُر في الكون، ويُعلِّل الأحداث، الإنسانُ -وحده- هو الذي يتخذ مواقف بحسب هذه النظرات والمدركات، والأسباب والمسبَّبات، هذه الغريزة الدينيَّة المشتركة بين كل أجناس البشر، مَهما كان تعليمهم، ومهما كانت أُميَّتُهم.

## جوهرُ الدين ثابتٌ في النفوس

جوهرُ الدينِ ثابتٌ في النفوس؛ لأنَّه مرتبط بالطبيعة البشريَّة؛ ومن هنا فلم توجد أمة من أمم أهلِ الأرضِ بغير دين، بل إن حاجة الإنسانِ إلى الدين أعظمُ من حاجته إلى الغذاء والدواء، إنها حاجة تتصل بجوهر الحياة، وترتبط بسِرِّ الوجودِ.

هل يكون في نظر العاقل أنَّ هذه الحياة ليست إلا أرحامًا تَدفَع، وأرضًا تَبلَع، والمصير هو التراب، يقول فيلسوفٌ ملحدٌ: «تثير

المعابدُ، والكنائسُ، والمساجدُ في جميع الأعصار والأمصار، تُشير ببنيانها وعظمتها وبهائها إلى أن حاجة الإنسان للدِّين حاجة قويَّة راسخة»، ويقول ملحدُ آخَرُ: «لقد وُجدَتُ مدنٌ بلا حصونٍ، وَوُجِدَتُ مدنٌ بلا قصورٍ، وَوُجِدَتُ مدنٌ بلا مدارسَ، ولَكِنْ لم توجد مدنٌ بلا مدارسَ، ولَكِنْ لم توجد مدنٌ بلا دُور عبادة».

## الدينُ فطرةٌ مستقرةٌ

الدينُ فطرةٌ مستقرةٌ في قلوب كل البشر، لا تحتاج في إثباتها إلى كبير جدل، أو طويل حوار؛ لأنها من البدهيات، فالإنسانُ مفطورٌ على العبادة، والاعتقاد، والإيمان؛ «كلُّ مولود يُولَدُ على الفطرة» صدق رسول الله على المفطرة» عن اليقين والطمأنينة، ويبحثُ عن الغايات العليا، وهذا كلُّه لا يكون ولا يوجد إلَّا في العقيدة الصحيحة، والدِّين الحق، والإيمان الصادق.

الدين الحق -بفضل الله ومنته- هو الذي يمنَح القوة عند الضَّعَفَ، والأمل حين اليأس، والرجاء وقت الخوف، والطمأنينة عند القلق، والصبر في البأساء والضراء وحين البأس، ولا يكون للحياة طعم، ولا يكون فيها أهداف سامية إذا كان في القلب فراغ روحي ، وخلاء من الدين، والدين الصحيح هو مصدر القيم والأخلاق والمتل العليا والحياة المطمئة.

#### • إنَّ وجودَ الرب سبحانه أظهرُ للعقول والفطر من ظهورالشمس وضياء النهارومن لم ير ذلك في عقله وفطرته فليتُهم عقلَه وفطرته

#### حَيرةُ بعض العقول

وحَيرةُ بعضِ العقولِ في الإيمان بالخالق -جل وعلا لل السن عن بُرهان، ولا علم، بل هذه الحَيرة -كما يقول أهل التحقيق والنظر-: هي عَرَضٌ مَرَضيٌّ، ووسوسةٌ نفسيَّةٌ، وليست ظاهرة فكريَّةً عَلميَّةٌ، وفي التنزيل العزيز: ﴿وَإِنْ تَدْعُوهُمْ إِلَى الْهُدَى لَا يَسْمَعُوا وَتَرَاهُمُ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴿(الْأَعْرَاف: المَاكَ)؛ فالحَيرةُ عندَ هذه العقولِ آفةٌ نفسيَّةٌ، وليست شُبهةً عقليَّةً.

#### الإلحادُ هو فَقْدٌ للإيمان

الإلحادُ ليس إيمانًا، بل هو فَقَدُّ للإيمان؛ فالمُّلحدُ ملحدٌ لأنَّه لم يستوعبُ أدلةَ الإيمان، وليسُ لأنَّه يَملكُ أدلةً على نفي الإيمان؛ فالذي في قلب الملحد هو غياب الإيمان بالله، وليس الإيمانَ بأن (لا إله)؛ المنكر والمشكِّك والملحد لا يستند إلى علم صحيح، ولا إلى عقل صريح، بل هُو سلبيٌّ؛ فَهو لم يُستوعب الأدلةً، كما أنُّه لا يستطيع أن يُدلِّل على ما يعتقد؛ ولهذا قال بعضٌ فلاسفتهم: «لا يوجَدُ ملحدٌ حقيقيٌّ». والملحد لم يرتح ضميرُه؛ لأنَّه لم يُوافق الفطرةَ، ولم تطمئنَّ سريرتُه؛ لأنَّه لم يُوافق العقلُ، لقد طلّب الدليلُ على الواضحات؛ فهو كُمَنْ يريد أن يُنير ضوءَ الشمس بشمعة، اضطربت المعاييرُ عندَه فَتَاهَ في الواضحات عقلُه، يَنطَلق من وَهُم معدوم، ويَطمَعُ في عدم موهوم، تأمَّلُوا ما قالًه شيخُ ٱلإسلام ابن تيميةً -رحمُّه الله-: «كثير من العلوم الضِروريَّة فطرية، فإذا طلَب المستدلّ أن يستدلّ عليها خَفيَتُ ووقَع في الشكَ».

#### حقيقة الإلحاد

الإلحاد مكوَّن من الشك القلبي، والتَّشتُّت الفكري؛ فتراهم يقولون: ننطلق من الشك حتى نصل إلى اليقين، وهذا كمن يقول: نشرب السمِّ لنجرّبُ بعدَه الدواءَ.

إِنَّ وجود الرب -سبحانه- أظهر للعقول والفَطر من ظهور الشمس وضياء النهار، ومن لم ير ذلك في عقله وفطرته فليتهم عقله وفطرته، فكلَّ ما تراه بعينك، أو تسمعُهُ بأُذُنك، أو تعقلُه بقلبك، هو دليلك إلى ربك، ﴿أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَالِقُونَ﴾ (الطُّور: ٣٥).

إنَّ الملَحد ترك ربَّه وعبد الطبيعة، وعصى الله وأطاع البشر، وهجر الشرع واتَّبع الوهم، وعاب على المتدينين الاتباع، وهو متعلِّق بما يقوله أهلُ الإلحاد، واستنكر في الدِّين مخاطبة القلب، وهو حائرٌ فيمن يخاطب قلبه، وادعى الثقة والجَزعُ يملأ قلبَه، وظنَّ اليقين، والحَيرةُ تملأ جوانحَه.

#### التربة الخصبة لنشأة الإلحاد

الجهلُ بالدِّين هو التربةُ الخصبةُ لنشأة الإلحاد في أيِّ مكان، وفي أيِّ زمان، وكُلَّما كان الدينُ الصحيحُ راسخًا كان الضلالُ أبعد، وإنَّ قَبولَ الحقِّ ليس مرتبطًا بقوة الحجة، ولا وضوحِ

• الجهلُ بالدِّين هو التربةُ الخصبةُ لنشأة الإلحاد في أي مكان وفي أي زمان وكلَّما كان الدينُ الصحيحُ راسحًا كان الضلالُ أبعد راسمًا كان الضلال أبعد راسمًا كان المؤلم المؤلم المؤلم كان المؤلم كا

• جوهرُ الدينِ ثابتُ في النفوس لأنّه مرتبط بالطبيعة البشريّة ومن هنا فلم توجد أملة من أمم أهلِ الأرضِ بغيرِ دينٍ

المحجَّة، ولكنَّه مرتبط بالصدق في طلَب الحقيقة والحرص عليها؛ ولهذا فإن الحديث عن الحقائق لِمَنْ لا يَصْدُقُ في طلبِها جُهدٌ ضائعٌ. خلق الإنسان

ليس لله خلقٌ هو أحسن من الإنسان؛ فإن الله خلَقَه حيًّا، عالمًا قادرًا، متكلِّمًا، سميعًا، بصيرًا، حكيمًا، أما الملاحدة فقد أسقَطُوا الإنسانَ من عزِّ التكريم الرباني إلى الدَّرك الحيوان، وما هو أدنى من الحيوان، وسلبُوه خصيصة العقل؛ فهو بعقله يرتقى فوقَ جميع المخلوقات، في وعي وإرادة حُرَّة، وليس غريزةً جبليةً ظاهرةً، سلبوه فضيلة تسخير الكون له، هو عندهم منحطُّ من خليَّة، ثم حشرة، وما فوقها؛ فهم لا يرونه إلا ذرةً في مجرَّةً، يقول رب العزة -جل جلاله-: ﴿ وَلَقَدُ كُرَّمُنَا بَني آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ في الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ منَ الطِّيِّبَات وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثير مُمَّنَ خَلَقْنَا تَفْضيلًا ﴾ (الْإِسْرَاء: ٧٠)، ويقول - عز شأنه-: ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمْ مَا في السَّمَاوَاتِ وَمَا في الْأَرْضِ جَميعًا منْهُ إِنَّ في ذَلكَ لَآيَاتُ لِقَوْم يَتَفَكَّرُونَ﴾ (اللَّجَاثيَة: ١٣).

#### تأملوا هذه الآيات الكريمات

ألا فاتقوا الله -رحمكم الله-، وتأملوا هذه الآيات اِلكريمات؛ ﴿إِنَّكَ لَا تَهُدى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهِ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَغُلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ ﴾ (الْقَصِيص: ٥٦)، ﴿فُلِّ لَا تَمُنُّوا عَلَيَّ إِسْلَامَكُمْ بَلِ اللَّهِ يَمُنُّ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَاكُمْ للَّإِيمَانَ إِنْ كُنَّتُمْ صَادِقِينَ ﴾ (الْحُجُرَات: ١٧)، ﴿مَنَّ يَهُدُ اللَّهِ فَهُوَ الْمُهْتَدي وَمَنْ يُضْلِلُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ وَلِيًّا مُرْشِدًا﴾ (الْكَهَّف: ١٧)، ﴿لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمٌ وَلَكَنَّ اللَّهِ يَهُدى مَنْ يَشَاءُ﴾ (الْبَقَرَة: ٢٧٢)، ﴿مَنْ يَشَا اللّٰه يُضْللُّهُ وَمَنْ يَشَأْ يَجْعَلْهُ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقيم ﴿ (الْأَنْعَام: ٣٩)، ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَأَمَنَ مَنَّ فَي الْأَرْضَ كُلُّهُمْ جَمِيعًا أَفَأَنْتَ تُكُرِهُ النَّاسَ حَتَّى يَكُونُوا مُؤَمنينَ (٩٩) وَمَا كَانَ لنَفْس أَنَ تُؤَمنَ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَيَجْعَلُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لَا يَعْقَلُونَ ( ١٠٠) قُل انْظُرُوا مَاذَا في السَّمَاوَات وَالْأَرْضِ وَمَا تُغْنَى الْآيَاتُ وَالنَّذُرُ عَنْ قَوْم لَا يُؤْمِنُونَ﴾ (يُونُسَ: ٩٩–١٠١).



خطبة وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية

المُحَافِظَةُ

عَلَى ثُوَابِتِ

الأمق

• مِنْ أَسَالِيبِ الْغَزْوِ الْفَكْرِيِّ مُحَاوَلَةُ تَرْسِيخِ الْمُفَاهِيمِ الْغَرْبِيَّةِ وَتَصْوِيرِهَا عَلَى الْغَرْبِيَّةِ وَتَصْوِيرِهَا عَلَى أَنَّهَا هِيَ الطَّرِيقَةُ الْمُثْلَى فَي الْحَيَاةِ وَأَنَّ مَا سِوَاهَا تَحَلُّفُ وَرَجْعيَّةٌ وَظَلَاميَّةٌ وَظَلَاميَّةٌ



جاءِت خطبة وزارة الأوقاف والشؤون لهذا الأسبوع ٧ من ربيع الأول ١٤٤٥ هـ الموافق ٢٠٢٣/٩/٢٢م بعنوان: (الْمُحَافَظَةُ عَلَى ثَوَابِت الْأُمَّة)، وقد بينت الخطبة بأنَّ هَذه الْأُمَّة تُقَاسُ بمَدَى تَمَسُّكَهَا بدينها وَعَقيدَتها، وَارْتَبَاطها بَتَارِيجَها الْعَرِيقِ، وَإِرْثُهَا الْحَضَارِيِ الْعَميق، وَاسْتَشْرَافها الْسُتَقْبَلَ اعْتَمَادًا وَاسْتَلْهَامها حَاضَرَها مَنْ ذَاكَ الْارْث، وَاسْتَشْرَافها الْسُتَقْبَلَ اعْتَمَادًا عَلَى مَاضِيها. وَكُلَّما كَانَت الْأُمَّةُ مُتَمَسِّكَةً بِأَصَالَتها مُحَافظة عَلَى عَلَى مَاضِيها. وَكُلَّما كَانَت الْأُمَّةُ مُتَمَسِّكَةً بِأَصَالَتها مُحَافظة عَلَى عَلَى مَاضِيها، عَاملَة لِحَاضرها، مُتَبعَة لأضولها، مُهْتَديَة بِنُورِ الْأَخْلَقِ وَمُلْتَزْمَة بشَرْعَة الْخُطُون، وَمَنْ هُنَا مَهيبَة الْأَجَانِ، مَنيعَة الْحُصُون، وَمُنْ هُنَا أَلْ أَلْكُونَانِ وَمَنْ هُنَا كَانَت الْأَمْمُ تُؤْتَى مِنْ قَبَلِ عَقيدَتها، وَتُسْتَهْدَفُ فِي أَخْلَاقِها وَمُبَادِئِها وَتُعَادِبَها، وَأَشْلُوبِ تَفْكيرها وَتُقَاقَتها، وَتُسْتَهْدَفُ فِي أَخْلَاقِها وَمُبَادِئِها وَتُونَابِتها، وَأَسْلُوبِ تَفْكيرها وَتُقَاقَتها. وَتُسْتَهْدَفُ فِي أَخْلَاقِها وَمُبَادِئِها وَثُوابِتها، وَأَسْلُوبِ تَفْكيرها وَثَقَاقَتها.

الْغَزْوِ الْفِكْرِي

إِنَّ مِمَّا يُهَدِّدُ ثَوَابِتَ الْأُمَّةِ: الْغَزُو الْفَكُرِيَّ وَهُوَ: مَجْمُوعَةُ الْجُهُودِ وَالْخَطَّطَاتِ النَّيَ تَقُومُ بِهَا جَمَاعَةٌ أَوْ فَئَةٌ مِنَ النَّاسِ؛ لَلتَّأْثِيرِ فِي أُمَّةٍ أَخْرَى؛ بُغْيَةٌ السَّيْطُرَةِ عَلَى ثَقَافَتِهَا وَفكرها أُخْرَى؛ بُغْيَةٌ السَّيْطُرَةِ عَلَى ثَقَافَتِهَا وَالاَسْتَثَثَارِ وَمَطَ حَيَاتِهَا لاَسْتَغُلَالِ خَيْرَاتِهَا وَالاَسْتَثَثَّارِ بِمَوَارِدها. وَلَا يَشُكُّ عَاقلٌ فِي أَنَّ هَذَا الْأُسْلُوبَ بَمُولَرِدها. وَلاَ يَشْكُرُ بِهِ الْأُمَّةُ السَّتَهْدَفَةُ؛ حَتَّى خَفيَّة لاَ تَشْعُرُ بِهِ الْأُمَّة الْسُتَهْدَفَةُ؛ حَتَّى يَتَمَكَّنَ هَذَا الذَّاءُ الْعُضَالُ وَالسَّمُّ الْقَتَّالُ مِنْ يَتَمَكَّنَ هَذَا اللَّمَّةَ الْمُثَقَدِدة اللَّمَّةَ اللَّمَةَ الْمَثَقَلَالُ مِنْ يَتَمَكَّنَ هَذَا اللَّمَّةَ اللَّمَّةَ الْمُثَقَدِدة اللَّمَّةَ الْمُثَالُ وَالسَّمُّ الْقَتَّالُ مِنْ جَسَد اللَّمَّةَ فَيُجُهِزَ عَلَيْهِ وَيُفْنِيهُ.

للْغَزْو الْفِكْرِيِّ أَسَالِيبُ مُتَنَوِّعَةٌ

وَللْغَزْوِ الْفَكْرِيِّ أَسَالَيِبُ مُتَنَوَّعَةٌ، وَطُرُقٌ وَوَسَائِلُ مُتَعَدِّرَ الْأَمْمِ وَالسَّيْطَرَةِ عَلَيْهَا، وَمِنَ أَخْطَر تلَّكَ الْأَسَالِيبَ وَالْوَسَائِلَ: عَلَيْهَا، وَمِنَ أَخْطَر تلَّكَ الْأَسَالِيبَ وَالْوَسَائِلَ: السَّيْطَرَةُ عَلَى مَنَاهِجَ التَّغْلِيم في بلَاد النِّسلَمينَ، وَرَسْمُ سيَاسَتهَ بطريق مُبَاشَر أَوَّ غَيْر مُبَاشَر، مُو وَمِنَ الْوَسَائِلَ النَّي يَغَتَمدُونَهَا للسَّيْطُرَة عَلَى مَنَاهجِ التَّغْلِيم في بلَاد النِّسَلَميةَ: إَنْشَاءُ مَنَاهِجِ التَّغْلَيم في البلاد الْإِسْلَاميَّة: إَنْشَاءُ الْجَامَعاتِ وَاللَّمائِقَ وَريَاضِ الْخَفَالَ وَالنَّسَتَقْصَفَاتَ وَالْمَراكِزِ الْإِضَائَةَ وَريَاضِ اللَّمَّالَةِ وَمَكَاتِبِ الْإِغَاثَةِ النَّي تَتَبَنَّى مثَلَ هَذَه الْلَمَّنَةُ مَثَلًا هَذَه الْمُنْكَارُ وَالْمُسْرَيْع، وَاتَّغَادُها لَتي تَتَبَنَّى مثَلَ هَذَه النَّي تَتَبَنَّى مثَلَ هَذَه النَّي تَتَبَنَّى مثَلَ هَذَه النَّي تَتَبَنَّى مثَلَ هَذَه النَّي تَتَبَنَّى مثَلَ هَذَه الْبُطَّنَةُ، فَتَلْشَأً أَجُيالٌ مُنْفَصَلَةٌ عَنْ لُغَتَهَا الْلَمْكَةُ مَنْ الْغَتَهُا وَتَصَارَةً الْوَلَى الْمَنْمَالُةٌ عَنْ لُغُتَهَا وَتَلْريخَها وَحَضَارَتَهَا، مُنْهَصَلَةٌ عَنْ لَغَتَها وَتَريخَها وَحَضَارَتَها، مُنْهَا الْمَنْ بَيريق الْمَدَيَّة وَالْريخَها وَحَضَارَتَها، مُنْهَا اللَّهُ عَبْرِيق الْمَدَيَّة الْمَنْ الْمَد وَالْمَامِومُ وَتَاريخَها وَحَضَارَتَها، مُنْهَمَالًة عَبْريق الْمَديق الْمَنْ الْمُنْسَاقُوم وَتَوْلِيق الْمَديقِ الْمُنْعَلِق الْمَدَى الْمُعَلِق الْمَديق الْمَديق الْمُنْفَعِلَةُ الْمُنْ مَثْلُوم وَتَامِيقِ الْمَديقِ الْمَنْ الْمُنْفَامِولَ الْمُنْ الْمُنْعُونَ الْمُنْفِق الْمَامِولُ الْمُنْسَاقِيقِ الْمُنْفَامِيقُوم الْمُنْفِيقِ الْمُنْفَامِيقُوم الْمَامِولُ الْمَنْمُونَا وَالْمَالُولُ الْمَامِيقَ الْمَنْمُ الْمَنْمُ الْمُنْسَامِ الْمُنْمُومُ الْمُنْمُ الْمَلْمُ الْمُنْسَامُ الْمُنْمُ الْمُنْتَقِيقَامِ الْمَنْمُ الْمُنْسَامِ الْمُنْمُ الْمُنْمُ الْمُنْمُ الْمَامِلُولُ الْمُنْمُ الْمُنْمُ الْمُنْمُومُ الْمُنْمُ الْمُنْمُ الْمُنْمُ الْمُنْمُومُ الْمُنْمُ الْمُنْمُ الْمُنْمُ الْمُنْمُ الْمُنْمُ الْمُنْمُومُ الْمُنْمُ الْمُنْمُ الْمُنْمُ الْمُنْمُ الْمُنْمُ الْمُنْمُ ا

-الْحَدِيثَة، مُتَنَكِّرَةٌ لِمَاضِيهَا الْحَضَارِيِّ وَالْفِكْرِيِّ وَالرُّوحِيِّ.

بروحِي. منْ أَسَاليب الْغَزْوِ الْفكْرِيِّ وَوَسَائِله

وَمِنْ أَسَالِيبِ الْغَزُوِ الْفَكُرِيِّ وَوَسَائِله: مَا يَقُومُ بَغَضُ الْتُرَبِّصِينَ ممَّنَ يَدُفَعُهُمُ التَّغَصُّبُ الدِّينيُّ إِلَى الْكتَابَة عَنِ الَّإِسْلَامِ غَيْرَ مُنْصِفِينَ، فَأَفْقَدَهُمُ التَّعَصُّبُ أَمَانَةً الْعِلْمَ، وَعَمَدُوا إِلَى تَشُويه الْإِسْلَام، فَطَعَنُوا في أَقُّدَس مُقَدَّسَاته وَأَعَظُم حُرُمَاته: الْقُرْآن وَالسُّنَّة، وَهُمَ يَتَظَاهَرُونَ بِالْبَحْثِ الْعِلْمِيِّ ٱلْمُؤْضُوعِيِّ الَّذِي يَنْشُدُ الْحَقيفَةَ لَا غَيْرَ، لَكنَّ الله فَضَحَهُمْ وَأُظْهَرَ خَبَايَا صُدُورِهِمُ، وَحَقيقَةَ مَآرِبِهمُ، فَإِذَا هُمۡ مُنۡحَازُونَ لَّا حِيَاديُّونَ، وَمُغَالَطُونَ لاَ مَوۡضُوعيُّونَ، وَتَدۡميريُّونَ لَا تَنُويريُّونَ، وَمُتَعَصِّبُونَ لَا مُنْصِفُونَ ﴿ يُرِيدُونَ لَيُطَفِئُوا نُورَ الله بأَفْوَاههم وَالله مُتمُّ نُوره وَلُّو كُرهَ اللَّكَافِرُونَ ﴾ (النَّصِف: ٨). وَقَدْ سَاعَدَهُمْ في ذَلْكَ وَسَائِلُ التَّوَاصُلِ الاجْتِمَاعِيِّ النَّتِي منْ خلَالهَا مَا عَادُوا يَتَكَبَّدُونَ عَنَاءَ السَّفَر للُّوُصُولُ إلَى بُغْيَتهم فَيَنْشُرُونَ أَفَكَارَهُمُ عَبْرَهَا بِكُلِّ سُهُولَة وَيُسْر لتَصلَ إِلَى أَكْبَر عَدَد منْ شَبَابِ الْمُسْلِمَينَ، وَهُكَذَا تَحُوَّلَتِ الْمُعْرَكَةُ مِنْ مَيْدَانِ السِّلَاحِ إِلَى مَغْرَكَة في مَيْدَان الْعَقيدَة وَالْفَكُر بِهَدَفَ طُمُس عَقيدَة الْمُسَلمينُ الرَّاسخَة الَّتي تَحُملُ عَلَى الْمُقَاوَمَة وَالْجهَاد

## منْ أَهُمّ مَا يُواجَهُ بِهِ هَذَا الْغَزْوُ الْإِشْرَافَ عَلَى وَسَائِل الْإِعْلَام وَتَوْجِيهُهَا تَوْجِيهاً صَحِيحاً يَخْدُمُ ثَوَابِتَ الْأُمَّة وَأَخْلَاقُهَا وَيَنْشُرُا لُخَيْرُوا لْفَضِيلَةَ وَيُحَارِبُ الشَّرَّ وَالرَّذِيلَةَ

وَالدِّفَاعِ عَنِ الدِّيَارِ وَالْمُقَدَّسَاتِ وَالْأَعْرَاضِ. وَمنْ أُسَاليبهم: مُحَاولَةُ تُرْسيخ الْمُفَاهيم الْغَرْبِيَّة، وَتَضُويرُهَا عَلَى أَنَّهَا هِيَ الطَّرِيقَةُ الْمُثْلَى في الْحَيَّاة وَالدِّينِ وَالْأَخْلَاقِ وَالْعَادَاتِ وَالسِّياسَة وَالاقتصاد وَالاجْتماع، وَأَنَّ مَا سوَاهَا تَخَلُّفُّ وَرَجعيَّةٌ وَظَلَاميَّةٌ.

وَمن هَذه الْأَسَاليب أَيْضاً: إفْسَادُ الْمُجْتَمَع الْكُسُلم؛ من خللال مَا يُسَمَّى بِالْحُرِّيَّةَ الشُّخُصَيَّة؛ وَمُمَّارَسَة مَا يَشَاءُ الْمُسَلمُ منُّ تَصَرُّفَات، واعْتقاد مَا يَهُوَى من اعْتقادات، وَاخْتِيَار ما يُريدُ من اخْتِيَارَات، دُونَمَا رَادع منْ دينَ أَوْ وَازَع منْ إيمَان، أَوْ زَاجِر منْ حَيَاءً أَوْ أَخُلَاق، أَوْ مِّرْجع منّ فَضيلَة أَوْ فَضُل، وَلَا تَكَادُ تَكُونُ هَذه اللَّاعَوَةُ مُنْضَبِّطَةً بِضَوَّابِطَ تُرْشدُهَا، فَهيَ الْإِبَاحيَّةُ في صُورَة الْحُرِّيَّة، وَالْفَوْضَى بِاسْمِ الدِّيمُوقُرَاطيَّة.

وَبِهَذَا يَنْسَلِخُ ٱلْمُسَلِمُ مِنْ دِينِهِ وَأَخْلَاقِهِ وَشَخُصيَّته الْإِسْلَاميَّة كَمَا تَنْسَلْخُ الْحَيَّةُ مَنُ

دَعْوَى أَنِ الْمُرْأَةِ الْمُسْلِمَةِ مَسْلُوبَةُ الْحُقُوقِ

وَلَقَدُ كَانُوا وَمَا زَالُوا يُرَكِّزُونَ عَلَى جَانب الْمُرْأَة الْمُسْلِمَة بِدَعُوى أَنَّهَا مَسْلُوبَةُ الْحُقُوقَ، فَزَهَّدُوهَا في وَظيفَتهَا في الْحَياة، وَرسَالَتهَا فى الْمُجْتَمَع في تَرْبِيَة الْأَجْيَالِ وَصنَاعَة الرِّجَالِ، وَالْقَيَامِ بِخُقُوقِ الْبَيْتُ وَالْمُجْتَمَعُ وَالْأُمَّةَ، وَحَرَّضُوهَا عَلَى التَّمَرُّد عَلَى الدِّينَ وَالْأَخَّلاقِ وَالزَّوْجِ وَالْمُجْتَمَعِ، وَشُجَّعُوهَا عَلَى الآخْتلَاط بالرِّجَال الْأَجَانب، كَيْفَ وَقَدْ رَوَى غُقْبَةٌ بَأَنُ عَامر -رَضيَ الله عَنْهُ- أَنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ قَالَ: «إِيَّاكُمْ وَالدُّخُولَ عَلَى النِّسَاء» فَقَالَ رَجُلُّ منَ الْأَنْصَارِ: يَا رَسُولَ الله أُفَرأُيْتَ الْحَمُوَ؟ قَالَ: «الْحَمُوُ الْمُوتُ»! عَيَّا اللهِ مُتَّفَقٌ عَلَيْه رَظِيًّكُ . فَإِذَا كَانَ هَذَا مَعَ أَقَارِب الزَّوْجِ فَكَيْفَ بِالْأَجَانِبَ؟! وَنَادَوُا كَذِباً وَبَطَّرًا

بمُسَاوَاتهَا بالرَّجُل في كُل مَنَاحي الْحَيَاة عَلَى إِطَّلَاقِهَا، مَعَ أَنَّ الْمَطْلُوبَ شَرْعاً وَعَقْلًا هُ وَ الَّعَدَلُّ لَا الْمُسَاوَاةُ؛ إِذْ إِنَّ الْمُسَاوَاةَ بَيْنَ الرَّجُل وَالْمُرأَة في كُلِّ شَيِّء هُوَ عَيْنُ الظُّلْم، وَأَمَرٌ مُسْتَحيلٌ. وَشَتَّانَ مَا بَأْينَ الدَّعْوَة لحُرِّيَّة الْمُزَأَة الْمُنْضَبِطَة بضَوَابِط الْمَعْرُوفِ وَالْحِشْمَةِ وَالْأَصُولِ، وَبَيْنَ الدَّعَوَة إلَى حُرِّيَّة الْوُصُولِ إِلَيْهَا! كَيْفُ ذَلكَ وَقَدۡ عَدَّهَا الْإِسۡلَاٰمُ شَقيقَةً ٱلرَّجُل في أَشْياءَ كَثيرَة؟! فِغَنْ غَائشَةَ -رَضيَ الله عَنْهَا- أَنْ رَسُولَ الله عَلَيْ قَالَ: «إنَّمَا النِّسَاءُ شَقَائقُ الرِّجَالِ» (أُخْرَجَهُ أُحْمَدُ وَأَبُو

#### الْوَاجِبُ عَلَيْنَا

دَاوُدَ وَالتِّرْمذيُّ).

وَإِذَا كَانَ الْغَزْوُ الْمُكُرِيُّ يَسْتَهُدفُ دينَنَا وَتُّوابِتَنَا، وَأَخْلَاقَنَا وَتَرْبِيَتَنَّا؛ فَالْوَاجِبُ عَلَيْنَا أَنْ نُقَاومَهُ بِمَا أُوتِينَا مِنْ قُوَّة؛ شُعُوباً وَحُكُومَات، وَأَفْرَادًا ومُؤُسَّسَات؛ حفّاظاً عَلَى عَقيدَتنَّا وَأَخَلَاقِنَا وَمُجْتَمَعِنَا مِنْ أَنْ يَكُونَ نَهْباً لللَّعْدَاء الْتُتَرَبِّصِينَ، وَلُقُمَةً سَائِغَةً للَّصُوصِ الْمَاكِرِينَ. أَلَا وَإِنَّ أَعْظُمَ مَا يُقَاوَمُ بِهِ الْغَزْوُ الَّفَكُرِيُّ: َ

تَنْشَئَّةُ الْأَجْيَالِ عَلَى مَغْرِفَة الْعَقيدَة الصَّحيحَة وَتَعَلَّمهَا بحسُّ إيمَانيٌّ، وَتَعَميتُ مَبَادئهَا في النُّفُوس، وَمَعْرِفَةُ مَا يُضَادُّهُا مِنَ الْبِدَعَ وَالشِّرُكيَّات، وَالشُّبَه وَالْمُخَالَفَات؛ ليَكُونَ لَّدَى الْمُسْلِم غَيْرَةٌ حَقيقيَّةٌ عَلَى دينه، وَحَصَانَةٌ

ا منْ أخطر أسَاليب الْغُزُو الْفُكْرِيِّ الْسَيْطَرَةُ عَلَى مَنَاهِجُ التَّعْليمِ في بِاللَّد الْسُلمَينُ لقُلْبِ تَفْكير الأمَم وَالسيطرَة عَلَيْهَا

فِي وَجْهِ مَا يُثَارُ وَيُروَّجُ لَهُ مِنْ قَبَلِ أَعْدَائه وَّخُصُومهُ؛ قَالَ -سُبْحَانَهُ وِوَتُعَالَىٰ-: ﴿فَمَنُ يَكُفُرُ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَد إِسِنتَمْسَكَ بِالْغُرْوَةَ الْوُثْقَى لَا انَّفْصَامَ لَهَا وَاللَّه سَمِيعٌ عَليمٌ ﴾ (البقرة:٢٥٥).

وَفَهُمُ الْإِسْلام فَهُماً سَليماً عَقيدَةً وَشَريعَةً وَسُلُوكاً وَأَخْلَافاً، وَالْعَمَلُ بِهِ مَنْظُومَةً كَامِلَةً دُونَ مَوَارَبَة أَوۡ تَمۡييع.

وَكَذَا تَحْصِّينُ الْمُؤْسَّسَاتِ التَّعْليميَّة بِمَرَاحِلِهَا الْتُتَدَرِّجَة؛ بَدْءًا بِالرَّوْضَة وَانْتَهَاءً بِالدِّرَاسَات الْعُلْيَا مَنَ التَّأْثِيرَ السَّلْبِيِّ في عُقُولِ النَّاشِئَة وَالشَّبِيبَة؛ ممَّا لَّا عَلَاقَةَ لَّهُ بِالْعِلْمُ وَالْبَحْثُ الْعَلْمِيِّ. وَالْمُحَافَظَةُ عَلَى اللَّفَةِ الْغَربيَّةِ لُغَة التُّعْلَيمْ وَالْعِلْمِ وَالْأَدَبِ، وَعَدمُ السَّمَاحَ للُّغَةُ أُخْرَى بِمُزَاحَمَتهَا أُو التَّغَلُّبِ عَلَيْهَا.

#### تَحْصِينُ طُلْبَتِنَا وَطَالبَاتِنَا

وَممَّا يُوَاجَهُ بِهُ الْغَزُو الْفَكْرِيُّ: تُحَصِينُ طَلَبَتنَا وَطَالبَاتنَا الْمُبَتَعَثينَ -في الْبَعَثَات الْعَلْميَّة النَّخَارِجُيَّة - دينيًّا وَأَخُلَاقيًّا؛ ليسَتَطيعُوا مُوَاجَهَ فَ سُيُولُ الشُّهَوَاتُ، وَاتِّقُاءَ سُهَام الشُّبُهَات؛ ليَعُودُوا إلَى بلَادهم مَنَارَات للْعلُّمَ وَالتَّقَدُّم وَالتَّطُويرِ، لَا مَغَاولَ هَدُمً وَفَتَّنَهَ وَتَضْليل.

وَمنَ وَسَائل الْمُقَاوَمَة للْغَزُو الْفكُريِّ: الْوُقُوفُ سَـدًا منيعاً في وَجه الْمُسْتَشُرِقينَ الَّذينَ يَدُسُّونَ السُّمَّ فِي الدَّسَم، بِاسِم الْبَحَثِ الْعِلْمِيِّ وَالْحِيَادِ وَالْمَوْضُوعِيَّة، وَقَلْيلٌ مَنْهُمُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلكَ مُتَجَرِّدًا للَّحَقِّ وَالْحَقيَقَة.

وَمنْ أَهَمِّ مَا يُوَاجَهُ به هَذَا الْغَزْوُ: الْإِشْرَافُ عَلَى وَسَائِل الْإِعْلَلَمِ، وَتَوْجِيهُهَا تَوْجِيهُا صَحيحاً يَخُدُّمُ ثَوَابتَ الْأُمَّة وَأَخَّلَاقَهَا، وَيَنَّشُرُ الْخَيْرَ وَالْفَضيلَةَ، وَيُحَارِبُ الشَّرَّ وَالرَّذيلَةَ. وَلْنَعْلَمْ -أَيُّهَا الْإِخْ وَةُ الْكرَامُ - أَنَّ أُمَّتَنَا

مُسْتَهُدَفَةٌ فِي ثَوَابَتِهَا يَقِيناً لا تُخَرُّصَ فيه، وَالْوَاحِبُ عَلَيْنَا جَمِيعاً:

أَنْ نَذُودَ عَنْ ديننَا وَقيَمنَا بِمَا أُوتينَا منْ قُوَّة بميزَان الْحَقِّ وَالدَّعْوَة بِالْحُسْنَى، وَأَنْ تَتَضَافَرَ جُهُودُ الْأُمَّة قَاطبَةً لأُجُل هَده الْغَايَة، وَكُلَّ وَاحِدٍ مِنَّا عَلَى ثَغْرِ مِنَ الثَّغُور، وَبِالْتَّوْعِيَة وَالتَّنَّمَيَة نُقَاوِمُ مَشِّرُوِّعَاتِ أَعْدَاء الْإِسْلَامِ.

## شباب تحت العشرين

## اختيار الصحبة الصالحة

معشر الشباب: إنَّ اختيار الصحبة الصالحة مطلب مهم قال - الله على قال - الله فلينظر على فلينظر أحدُكُمْ مَنْ يُخَالِلْ وقد قيل: الصاحب وقد قيل: الصاحب الضاسد يدل على الشر، ويمنع من الخير اليها.

## الشباب والعلم

يقول ابن عباس - رضي الله عنهما -: «ما آتى الله - عز وجل - عبدًا علمًا إلا شابًا، والخير كله في الشباب، ثم تلا قوله - تعالى -: ﴿قَالُوا سَمِعْنَا فَتَي يَذْكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ إِبْرَاهِيمُ ﴾ (الأنبياء: ١٠)، وقوله: ﴿إِنَّهُمْ فَتْيَةٌ آمَنُوا بِرَبِّهِمْ وَزِدْنَاهُمْ هُدًى ﴾ (الكهف: ١٣)، وقوله - تعالى -: ﴿وَآتَيْنَاهُ الْحُكْمَ صَبِيًا ﴾ (مريم: ١٧) »؛ فالشباب هم الذين يحملون أمانة العلم على عاتقهم، ويعملون على نشره والدعوة إليه، فالذين حملوا هذا العلم ونشروه، ودوَّنوا الكتب، وحفظوا حديث رسول الله - عَيَا العلم من الشباب؛

- فابن عباس -رضي الله عنهما- وكان عمره عند موت النبي الله عنهما عشر عامًا، وقد جمع العلم الكثير، وكان ترجمان القرآن، يقول عنه عبد الله بن مسعود الله عنه عبد الله بن مسعود المعرفة القرآن ابن عباس»، وكان أصحابه يسمونه الحَبْر.
- وها هو ذا معاذ بن جبل الذي أسلم وله ثماني عشرة سنة، وقد شهد له النبي إلى النبي إلى النبي عشرة مات وهو ابن ثلاث وثلاثين، وقيل: «مات وهو ابن ثماني وعشرين سنة، وهذا ما رجحه الإمام مالك ووافقه الذهبي

وهو الأشهر، فمدة تحصيله للعلم لا تبلغ عشر سنوات، ومع هذا فهو إمام العلماء، وقد قال عنه النبي - عليه -: «أعلمكم بالحلال والحرام معاذ بن جبل».

ونعن نريد من شبابنا أن يقتدوا بهذا الجيل الفريد الذي نشر هذا العلم وخدموا هذا الدين، وكانوا نجومًا مضيئة في دياجير الظلام، فيجب أن يتربَّى الشباب تربية دينية صحيحة، يتعوَّد فيها الاستقامة والاعتدال، ويجب تحصينهم بالعلم، وبث روح الوعي، والتَّصدي لكل مَن يبث مكرا للنيل من شباب الإسلام.

### واجبات على الشباب المسلم

- على الشباب أن يعرفوا أنَّ أمتهم هي خير أمة أخرجت للناس، وأن هذه الخيرية ثابتة لها ما دامت متمسكة بدينها، فنحن قوم أعزنا الله بالإسلام، فمهما ابتغينا العزة بغيره أذلنا الله.
- على الشاب أن يكون همه -بعد إصلاح نفسه- إصلاح الآخرين، وتعبيد الناس لرب العالمين.
- وعلى الشباب أن يعرفوا ما لوطنهم من الحق؛ فهو بلد
- الإسلام الذي ولد فيه، وعلى أرضه نشأ، وأن عليه لولاة أمره الطاعة في المعروف، وليحذر أن يكون آلة يستخدمها الأعداء للإفساد في الأرض.
- وعلى الشاب أن يكونوا دائمي الارتباط بالله -تعالى-،
   من خلال أداء الصلاة في وقتها، وكثرة الذكر والدعاء،
   والاستعانة به في جميع الأمور، والتوكل عليه، والمحافظة على الأوراد والأذكار الشرعية.



## أقسام التوحيد

ينقسم التوحيد إلى ثلاثة أقسام

- الإيمان بأن الله -سبحانه-هو الخلاق العليم وخالق كل شيء وهذا توحيد الربوبية.
- الإيمان بأنه هو المستحق للعبادة، وأن العبادة حقه دون غيره فلا يدعى إلا الله، ولا يستغاث إلا به، ولا يصلى إلا له .. إلى غير ذلك من أنواع العبادة، وهذا هو

توحيد الألوهية.

● الإيمان بأسمائه وصفاته وأنه -سبحانه-لا شبيه له، ولا كفء له ولا ند له، وأن الواجب إثبات أسمائه وصفاته الواردة في القرآن العظيم أو السنة الصحيحة على الوجه اللائق بالله من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل بل على حد قوله -سبحانه-: ﴿لَيْسَ كَمِثَّلِه شَيْءٌ وَهُوَ السَّميعُ البَصيرُ ﴾ (الشورى من الآية: ١١).

## قيمة الوقت في الإسلام

الإسلام لا يعرف الضراغ في الأوقات أخروي حتى التفكير والاعتبار في ملكوت والأعمال، ولا يعرف ذهاب الأعمار فيما لا يعود على الإنسان بالنفع العاجل أو الأجل، لأن أعمال الدنيا والآخرة في الإسلام أمران متلازمان؛ فالمسلم إما في عمل دنيوي أو

الواحد القهار، فينشأ عنه خشوع وتدبر وأذكار؛ فقيمة الوقت في الإسلام، مرتبطة بعمر الإنسان وبمرحلة الشباب خصوصا؛ فهي أغلى مرحلة وأثمنها.

## سبب رسوخ العلم



قال الشيخ محمد بن صالح العثيمين -رحمه الله-: على المتعلمين أن يعدوا لهذا العام الجد، والنشاط، وأن يحرصوا ما استطاعوا على تحصيل العلم من كل طريق وباب، وأن يبذلوا غاية الجهد لرسوخ العلوم في قلوبهم، فيجتهدوا عليها من أول العام؛ ففي ذلك سبب لرسوخ العلم وتيسير حصوله.

## ابدأ بالأهم فالأهم

قال الشيخ عبدالله بن عبدالرحمن الجبرين -رحمه الله-: إن الإنسان يولد جاهلا، ويرزقه الله سمعا وبصراً وعقلا، ويكلفه أن يتعلم حتى يزيل الجهل الذي هو وصف له ذاتي، وليس عليه أن يحيط بكل المعلومات ويقرأ كل الفنون، وإنما عليه أن يبدأ بالأهم فالأهم، ويتعلم ما ينفعه، سواء في المدارس والجامعات أم في الحلقات، والمحاضرات والندوات، أم من الكتب والرسائل.



## ماذا نرید من شبابنا؟

نريد من شبابنا أن يجتهدوا في التحصيل العلمي النافع، وأن يُطوّروا من مهاراتهم ويعملوا على تنمية طاقاتهم عبرالعلم التخصصى، والمهارات المكتسبة من دورات تدريبية متخصصة، تحقيقًا لقول الله -تعالى-: ﴿اقرأ باسم ربك الذي خلق﴾، فمن برع في مجال تخصصه العلمي (الطب أو الصيدلة أو الهندسة أو الفيزياء....) فقد خدم أمة حبيبنا محمد - على -ونريد مع هـذا العلم معرفة بالله -تعالى- ومخافة منه -سبحانه.

#### علمني شيخي

يقول الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله - فإذا قيل لك بما عرفت ربك؟ فقل بآياته ومخلوقاته ﴿وَمِنْ آيَاتُهُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشُّمْسُ وَالْقَمَرُ ﴿ (فصلت: السبع والأرضين السبع وما فيهن، ومن مخلوقاته ما ذرأه في هذا الكون من البحار والجبال والبرارى والأشجار والأنهار وغير ذلك مما لا تحيط به العقول، ولا يعلمه إلا الله -سبحانه وتعالى.

#### العلم ميزان

بالعلم توزنُ الأمور، ويُعرَفُ الحلالُ والحرامُ، وبه تميَّز الأحكامُ، ويُعرف الحقُّ من الباطل، والهدى من الضَّلال؛ ولهذا كان النَّبِيُّ - عِلى \_ يقول كلُّ يوم بعد صلاة الصِّبح: «اللُّهُمَّ إنِّي أَسْأَلُكَ عَلْمًا نَافعًا، وَرِزْقًا طَيِّبًا، وَعَمَلًا صَالحًا»، فبدأ بالعلم النَّافع؛ لأنَّه به يميِّز الإنسانُ بين الرِّزق الطّيّب والخبيث، وبين العمل الصّالح والطَّالح، أمَّا إذا لم يكن مع الإنسان علمٌ نافعٌ، فكيف يميِّز بين حلال وحرام، وطيب وخبيث، وصالح وطالح؟





## واجبات الأم نحو أبنائها

إن من ألزم واجبات المرأة المسلمة في بيتها العناية بأبنائها، والاهتمام بهم ديناً وفكراً وخلقاً ومسلكاً؛ وذلك ليشبوا على الخصال الحميدة والأخسلاق الرفيعة، معتزين بدينهم، منتمين إلى عقيدتهم، محين لوطنهم.



قَالِ الله -تعالى-: ﴿يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تَصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالُةَ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾ (الُحجرات: آنْ تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالُةَ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ ﴾ (الُحجرات: ٢)، دَلَت الآيات الكريمةُ على وَجوب التثبت في نقل الأخبار، والتريث في النطق من الأقوال الصادرة.

حتى لا يقع الناس في سوء الظن، مما يكون له الأثر السيئ في تعكير صفو العلاقات الاجتماعية، وتفريق الروابط الزوجية؛ فيتفرق الشمل، ويتشتت الجمع، ويتباعد الأقرباء؛ بسبب أخبار غير صحيحة، أو شائعات غير ثابتة بل كاذبة شنيعة وأدب رفيع عظيم الصلة بأخلاقيات الناس ولا سيما في عصرنا الحاضر، الذي انتشرت فيه وسائل الاتصال الحديثة، فعلينا أن نتمثل هذا الأدب القرآني، وهذا التوجيه

الرباني، فكم من خبر كاذب أدى إلى نتائج وخيمة، وعواقب أليمة! وكم فرق بين أفراد الأسرة الواحدة! فشتت جمعها، وفرق كلمتها، وأشعل نار الكره والبغضاء بين مجموعها، وكم من شائعة فصلت بين الزوجين المتحابين، وحولت الحياة الزوجية إلى الفرقة والتباعد، والتخاصم والتجادل، ولهذا حذرنا رسول الله ويكفي في ذلك حديث رسول الله ويكفي في ذلك حديث رسول الله ويكفي من بالمرء كذبا أن يحدث بكل ما سمع».

## المرأة وتحمل مسؤوليتها

للأسرة المسلمة وإقامتها على ما يرضي الله - جل جلاله - شأن ليس باليسير، يقع عبئه على عاتق الرجل والمرأة على حد سواء، لكن المرأة تتحمل منه النصيب الأكبر؛ فهي الزوجة الحنون، والأم الشفيقة، والمربية الرفيقة، وسيدة المنزل المدبرة، وموجهة الأخلاق الفاضلة، فمنها تكون بداية كل فضيلة وإليها

تنتهي؛ لذا كان على المرأة واجب العناية بأسرتها وتحمل مسؤوليتها، والقيام بما كلفها الله به من واجبات نحو زوجها وأبنائها، ولا يتحقق ذلك إلا من خلال الاستعانة بالله عزوجل – واللجوء إليه بنية صادقة، وطلب العون منه بنية صادقة يشوبها اليقين الأكيد باستجابته –سبحانه – لدعائه وقبوله لرجائها.



# والانتياق

## دور الأسرة في مساعدة الأبناء على النجاح الدراسي

أكد عدد من الدراسات التربوية وجود علاقة وثيقة بين دوافع الأهل ودوافع الأبناء، وبين نظرة الأهل للتعليم ونظرة الأبناء له، فالأبناء يكتسبون مواقفهم تجاه المدرسة من أسرهم، فالذين استطاعوا تحقيق درجات عالية في المدرسة حققوا ذلك عن طريق ما يلى:

- الأسرة أيقظت الرغبة الداخلية والتنافس
   الذاتى لدى أبنائها فى التعلم.
- الأسرة ساعدت الأبناء على وضع أهداف للتعلم يمكن الوصول إليها.
- الأسرة زرعت في الأبناء حب التحدي والطموح ومقاومة المخاطر والصدمات.
- الأسرة وضعت للأبناء حدودا واضحة
   لكل الأمور مثل: مشاهدة التلفاز، الألعاب،
   الأصدقاء، الهاتف، الانترنت وغيرها.
- الأسرة ساعدت الأبناء على حفظ



إنجازاتهم وأعمالهم ضمن ملف خاص.

- الأسرة عودت الأبناء على كيفية التحكم بالمشاعر والتفكير إيجابيا، والابتعاد عن السلبيات التى تعيق عملية التعلم.
- الأسرة دربت الأبناء على كيفية التعامل
   مع الأخطاء تدريبا جيدا.

#### كانت مثالاً للزهد والتقوى والخوف من الله الصحابية الجليلة.. بريرة -رضي الله عنها

بريرة مولاة عائشة بنت أبي بكر الصديق -رضى الله تعالى عنهن-، كانت مولاة لبعض بني هـ لال فكاتبوها، ثم باعوها من عائشة -رضى الله عنها-، وذكرت كتب السيرة والسنة فضائل كثيرة للصحابية بريرة -رضى الله عنها-، وقد جاء الحديث عنها في مواضع لا تحصى، وكان لها نصيب وافر فى خدمة السيدة عائشة -رضى الله عنها- ورسول الله - عَلَيْهُ-، وكذلك في الجهاد في سبيل الله؛ حيث كانت تخرج مع السيدة عائشة -رضى الله عنها- تؤدي دورها مع الصحابيات الأخريات من سقاية المجاهدين، وتطبيب الجرحي، وكانت ذات شجاعة نادرة وبطولة، وليس عجباً أن تكون كذلك؛ فهي تعيش مع السيدة عائشة أم المؤمنين، وابنة الصديق، وزوجة الرسول - عَلَيْق -، وكانت بريرة، -رضى الله عنها-، مثالاً في الكرم والجود والعطاء، وعاشت صابرة مؤمنة محافظة على دينها وإسلامها، وكانت حياتها مثال الزهد والتقوى والخوف من الله، توفيت الصحابية الجليلة بريرة، -رضى الله عنها-، في زمن خلافة يزيد بن معاوية، كما جاء ذكر ذلك في الطبقات لابن سعد والمستدرك والاستيعاب وأسد الغابة وأعلام النساء.

## أخطاء تقع فيها بعض الأمهات

من الأخطاء التي تقع فيها بعض الأمهات مخالفة القول للفعل؛ حيث يتعلم الطفل من أبويه أمورا ثم يجد أنهما يخالفان ما علماه، وهذا السلوك له أثره السيئ على نفس الطفل وسلوكه، ويكفينا قول الله -عزوجل في إنكار هذا الأمر-: ﴿يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آَمَنُوا

لَمَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ (٢) كَبُرَ مَقْتًا عِندَ الله أَن تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ (٣) كَبُرَ مَقْتًا عِندَ الله أَن تَقُولُوا مَا لَا تَفْعَلُونَ (سورة الصف ٢-٣). فكيف يتعلم الصدق من يرى والده يكذب؟ وكيف يتعلم الأمانة من يرى والده يغش؟ وكيف يتعلم أحسن الخلق من يرى والده يسبب ويفحش في القول؟.

## أحاديث لا تصح عن النساء...«الجنة تحت أقدام الأمهات»

من الأحاديث المكذوبة عن النساء حديث:
«الجنة تحت أقدام الأمهات، من شئن،
أدخلن، ومن شئن أخرجن»، وهو حديث
موضوع بإجماع العلماء؛ لوجود موسى بن
محمد بن عطاء الكذاب في سنده؛ لذلك
وجب تركه وعدم الاستشهاد به، ولا سيما

وأن في السنة الصحيحة ما يغني عنه فعن معاوية بن جاهمة، أنَّ جاهمة جاء إلى النَّبيِّ - وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أردتُ أن أغزوَ وقد جنتُ أستشيرُكَ ؟ فقالَ: هل لَكَ من أمِّ قالَ: نعَم، قالَ : فالزَمها فإنَّ الجنَّة تحت رجليها».



#### فتاوئ كبار العلماء

#### فتاوى الفرقان

## قام من النوم جنبا وإذا اغتسل خرج وقت الصلاة

■ رجل قام من نومه وهو جنب ولم يبق على شروق الشمس إلا القليل - أي: لا يكفيه الوقت للاغتسال وصلاة الفجر - فماذا عليه أن يفعل؟

● يغتسل من الجنابة، ولو طلعت الشمس، ثم يصلي الفجر؛ لأن الصلاة لا تصح إلا بالطهارة ولأنه مأمور بذلك عند

استيقاظه من النوم لقول النبي - «من نام عن صلاة أو نسيها فليصلها إذا ذكرها، لا كفارة لها إلا ذلك»، وأمره - الله المن استيقظ من النوم وتذكر بعد النسيان بالصلاة - أمر بها وبما يلزم لها من الطهارة.

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

# حفظ القرآن الكريم المسهل الطرائق الوقت، الذي تعينه للحفظ. والثاني: الضراعة إلى الله

الطرائق المعينة على

• أسهل الطرائق أن تعين وقتًا مناسبًا لك بعد الفجر، أو في الليل تحفظ فيه ما تيسر، وتستعين بالله على ذلك، تضرع إليه بالسؤال أن يعينك على حفظ كتابه، وتحذر المعاصي، هذه هي الطرائق التي توصلك إلى

حفظ القرآن: أولًا: الحرص على ضبط

والثاني: الضراعة إلى الله أن يعينك، ويوفقك، وأن يسهل لك حفظ كتابه. والأمر الثالث: الحذر من المعاصي؛ لأن المعاصي شرها عظيم، وعواقبها وخيمة، وقد يحال بينك وبين حفظ القرآن عقوبة

الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز -رحمه الله

## متى يكون تأمين المأمومين؟

■ «وإذا أمَّن فأمِّنوا » متى يكون لأنَّ في الرواية الأخرى: فإذا قال: تأمين المُمومين؟ وَلاَ الضَّالِّينَ فقولوا: آمين، فإن مَن

• إذا شرع الإمامُ، إذا شرع في المقصود كله دعاء، يدعون جميعًا، هو دعا: ﴿اهْدِنَا الصِّرَاطَ النَّسَتَقِيمَ﴾ (الفاتحة:٦)، الإمام دعا، وهم مُنصتون له، ثم إذا قال: وَلاَ الضَّالِّينَ (الفاتحة:٧) يقولون: «آمين» جميعًا؛

لان هي الرواية الاحرى: فإذا قال: وَلاَ الضَّالِّينَ فقولوا: آمين، فإن مَن وافق تأمينُه تأمينَ الملائكة غُفر له ما تقدَّم من ذنبه، المقصود أن يتَّفق تأمينُهم مع تأمين الملائكة، ويكونوا كلهم مُؤَمِّنين.

الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز -رحمه الله

## حكم التلفظ بالنية

- ما حكم التلفظ بالنية مثل قوله: «نويت أن أصلي لله -تعالى- ركعتين لوجهه الكريم صلاة الصبح»؟
- الصلاة عبادة، والعبادات توقيفية لا يشرع فيها إلا ما دل عليه القرآن الكريم أو السنة الصحيحة المطهرة، ولم يثبت عن النبي الله عنه النبية ولو وقع ذلك منه لنقله أصحابه رضي الله عنهم- وعملوا به، لكن لم يحصل ذلك، فكان التلفظ بالنية في الصلاة مطلقًا بدعة، وقد ثبت عنه الله قال: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد» وقال: «وإياكم ومحدثات الأمور! فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة».

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

#### فضل الصف الأول في الصلاة

■ هل ورد شيء في أفضلية إلاّ أنْ يَسْتَهِمُوا عَلَيْهِ لاسْتَهَمُوا»، ففيه الصف الأول؟ فضلً عظيم؛ لأنه يقرب من الإمام

نعم الصف الأول أفضل وأقرب
 من الإمام، وميامن الصفوف أفضل
 أيضًا، هذه فضائل، «لو يعلمُ النّاسِ مَا
 في النّداء والصّفّ الأوّل، ثُمّ لَمّ يَجَدُوا

إلاَّ أَنْ يَسْتَهَمُوا عَلَيْهِ لاسْتَهَمُوا»، ففيه فضلٌ عظيم؛ لأنه يقرب من الإمام ويسمع من الإمام، ويراه ويقتدي به، فهو أفضل من الصف الذي خلفه.

الشيخ صالح بن فوزان الفوزان الشادلة الله



## صلاة الاستخارة

#### ■كيف يصلى المسلم صلاة الاستخارة

 صلاة الاستخارة إذا هم الإنسان بشيء ولكنه لم يتبين له وجه الصواب ولم يعزم، فإنه يصلى ركعتين من غير الفريضة، ثم بعد صلاة الركعتين يقول: «اللهم إنى أستخيرك بعلمك، وأستقدرك بقدرتك، وأسألك من فضلك العظيم، فإنك تعلم ولا أعلم، وتقدر ولا أقدر، وأنت علام الغيوب، اللهم إن كنت تعلم أن هذا الأمر ويسميه، خير لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري، أو عاجل أمرى وآجله فاقدره لى ويسره لى، ثم بارك لي فيه، وإن كنت تعلم أن هذا الأمر شر لى في ديني ومعاشى وعاقبة أمرى أو عاجل أمرى وآجله، فاصرفه عنى واصرفني عنه، واقدر لى الخير حيث كان ثم أرضني به» فإن تبين له ما يفعله بعد ذلك فعله، وإن لم يتبين أعاد الاستخارة مرة أخرى حتى يترجح عنده ما يختاره الله له.

الشيخ محمد بن صالح العثيمين -رحمه الله

#### الأذان مع لبس النعلين

■ هل الأذان والرجل لابس للحذاء

#### مكروه أم حرام؟

• الأذان والإنسان لابس النعلين ليس فيه بأس لا مكروه، ولا حرام، بل جائز، ولا بأس به، أن يصلى في نعليه كيف بالأذان؟! الرسول صلى في نعليه - عَلَيْهُ-، الأذان غير الصلاة، فإذا كان جازت الصلاة في النعلين فالأذان من باب أوِّلي. فالحاصل: أنه لا حرج في ذلك. الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز -رحمه الله

## صلاة المرأة على الجنازة

#### ■ هل يجوز أن تشارك المرأة الرجال في الصلاة على الجنازة

● الأصل في العبادات التي شرعها الله في كتابه أو بينها رسول الله - عَالِيَّة - في سنته أنها عامة للذكور والإناث، حتى يدل دليل على التخصيص بالذكور أو الإناث، وصلاة الجنازة من العبادات التي شرعها الله -تعالى- ورسوله - عَيَّا اللَّهِ -، فيعم الخطاب الرجال والنساء، إلا أن الغالب أن الذي يباشر ذلك الرجال؛ لكثرة ملازمة النساء لبيوتهن، ولذلك إذا صادف أنه لم يحضر الجنازة إلا نساء صلين عليها وقمن بالواجب نحوها، وقد ثبت أن عائشة -رضى

الله عنها- أمرت أن يؤتى بسعد بن أبي وقاص لتصلي عليه، ولم نعلم أن أحدًا من الصحابة أنكر عليها؛ فدل ذلك على أن المرأة تشارك الرجال في الصلاة على الجنازة، وقد تنفرد بالصلاة عليها لأمور تدعو إلى ذلك، كما يكون ذلك في حق الرجال، غير أنهن إذا صلين صلاة الجنازة أو غيرها مع الرجال تكون صفوفهن خلف صفوف الرجال. وثبت أيضًا أنهن صلين على النبي - عَلَيْهُ - كما صلى عليه الرجال، لكنهن لا يشيعن الجنائز للدفن لنهي النبي - عَلَيْهُ - عن

اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء

#### ■ ما حكم دعاء الاستفتاح في أول الصلاة وهل تجوز الصلاة دونه؟

• الاستفتاح سنة مستحبة، ولو صلى ولم يستفتح صلاته صحيحة عند جميع العلماء، الاستفتاح سنة مستحبة، والاستفتاح هو أن يقول بعد التكبيرة الأولى: «سبحانك اللهم وبحمدك، وتبارك اسمك، وتعالى جدك، ولا إله غيرك» هذا يسمى الاستفتاح بعد التكبيرة الأولى تكبيرة الإحرام، وإن استفتح بغير هذا مما صح عن النبي - عَلَيْهِ - فهو حسن، مثل: «اللهم باعد بيني وبين خطاياي، كما باعدت بين المشرق

## دعاء الاستفتاح في أول الصلاة

والمغرب، اللهم نقنى من خطاياى كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس، اللهم اغسلنى من خطاياى بالثلج والماء والبرد» هذا صحيح أيضًا، رواه البخاري ومسلم في الصحيحين، كان يستفتح به النبي - عَلَيْهُ - في الصلوات، وهناك استفتاحات أخرى صحت عنه - عَلَيْكَةً - . والحاصل: أنه إذا استفتح بشيء مما صح عن النبي - عَلَيْهُ - قبل القراءة فهو مستحب وسنة، ولو ترك ذلك فلا حرج عليه، فصلاته

الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز -رحمه الله

## صلاة النافلة جلوسا بغير عذر

#### ■ هل يجوزأن أصلى السنة وأنا جالسة؟

● لا حرج في ذلك، النافلة كلها لا حرج أن يصليها الإنسان جالسًا، إن صلاها قائمًا فهو أفضل، وإن صلاها جالسًا من

غير عذر فلا بأس، وهو على النصف من الأجر، وكان النبي - عليه علي في آخر حياته كثيرا من النوافل جالسًا - عَلَيْهُ. الشيخ عبدالعزيز بن عبدالله بن باز -رحمه الله



## الاختلاط.. والوضع الشرعب الأمثل

#### سالم الناشي

رئيس تحرير مجلة الفرقان ٢٠٢٣/٩/٢٥م

- منذ افتتاح جامعة الكويت في أكتوبر 1966 أدرك المشرع، -فضلا عن المجتمع الكويتي- ضرورة الفصل بين الطلبة والطالبات في قاعات الدراسة وفي المباني؛ ذلك أن المجتمع الكويتي -بطبعه- مجتمع ملتزم بدينه وقيمه وأخلاقه. ولكن -مع الأسف في أبريل 1967- ظهرت دعوات لعدم الفصل بين المجنسين، ثم تلاها دعوات محمومة للاختلاط. وإلا أن مجلس الأمة الكويتي حسم الأمر، بإصدار قانون رقم على أنه: «في سبيل الوصول إلى الوضع الشرعي الأمثل تقوم الحكومة خلال مدة لا تتجاوز خمس سنوات من تاريخ العمل بهذا القانون، بتطوير المباني القائمة لكليات ومعاهد ومراكز جامعة الكويت، والهيئة العامة للتعليم التطبيقي والتدريب بما يضمن منع الاختلاط بوضع أماكن خاصة للطالبات في المباني وقاعات الدرس والمختبرات والمكتبات والأنشطة في المباني وقاعات الدرس والمختبرات والمكتبات والأنشطة والخدرمات التربوية والإدارية وجميع المرافق، على أن تلتزم
- في حين جاء قانون رقم 30 لسنة 2004 بإنشاء المدينة الجامعية الجديدة وتنظيمها ليعزز هذا التوجه، بأن نصت المحادة رقم (1) على أن «يخصص موقع جغرافي موحد في منطقة صيهد العوازم والشدادية لإقامة منشآت مدينة جامعية جديدة، تتكون من حرمين جامعيين منفصلين، أحدهما للذكور والأخر للإناث، وذلك بمساحة وقدرة استيعابية كافية لتحقيق هذا الغرض» على أن «يضم كل حرم جامعي مختلف الكليات والمراكز الجامعية والمرافق اللازمة لاستيعاب التخصصات المطلوبة لسد حاجة البلاد في إطار خطة آنية ومستقبلية شاملة، تراعي أهداف التنمية والنمو الإسكاني المتزايد ومتغيرات التخطيط المنهجي».

-عند تصميم المباني التي تستحدث- بالمتطلبات السابقة».

- وفي سبيل ذلك رصدت الدولة الموارد المالية الكافية لذلك تحقيقا لنص المادة رقم (5) «تقوم الدولة -خلال عشر سنوات اعتباراً من تاريخ العمل بهذا القانون- ببناء المدينة الجامعية الجديدة المشار إليها في المادة الأولى، وتوفير الكفاءات والإمكانيات والموارد المالية اللازمة لهذا الغرض». مع توفير الاعتمادات المالية اللازمة لإقامة منشآت المدينة الجامعية.
- كل هذا الاهتمام من الدولة جاء لتطبيق القانون كما هو، وعلى الرغم من الطعن الدستوري للقانون الذي ذهب إليه أحد النواب في أحد أدوار مجالس الأمة التشريعية السابقة، إلا أن المحكمة الدستورية ردت هذا الطعن وأكدت دستورية القانون، وجاء الطعن على القانون بأن هناك إخلالاً بمبدأي المساواة وتكافؤ الفرص، وأهدرت الحق في التعليم، فردت المحكمة الدستورية بقولها: «وحيث إن هذا النعي في جملته مردود، ذلك أن الحق في التعليم الذي كفله الدستور في المادتين 13 و40 منه، فحواه، أن يكون لكل مواطن الحق في أن يتلقى قدرا من التعليم يتناسب مع مواهبه، وقدراته وأن يختار نوع التعليم الذي يراه أكثر اتفاقا مع رغباته وملكاته، وذلك كله وفق القواعد التي يتولى المشرع وضعها تنظيميا وذلك كله وفق القواعد التي يتولى المشرع وضعها تنظيميا ألا تخل القيود التي يفرضها المشرع في مجال هذا التنظيم بمبدأي تكافؤ الفرص والمساواة لدى القانون».
- وحيث إن المادة الثانية من الدستور الكويتي نصت على أن: «دين الدولة الإسلام، وأن الشريعة الإسلامية مصدر رئيسي للتشريع» فإن قانون منع الاختلاط قد جاء تعبيرا عن توجه الدولة نحو تطبيق أحكام الشريعة الإسلامية في جميع أوجه الحياة.









قسم الإنتاج الفني متخصص في إنتاج البرامج التلفزيونية والفلاشات الإعلامية والجرافيك ومتخصص تصوير وتسجيل (الدورات العلمية ودروس المساجد) التي تقيمها الجمعية واللجان التابعة لها.



- وحدة التصوير والمونتاج متخصص في إنتاج البرامج التلفزيونية والإذاعية.
- وحدة بث وتشغيل قناة الخير الثقافية و تشغيل ومتابعة السوشيال ميديا الخاصة بالقسم (توتير وإنستجرام والفيس بوك واليوتيوب وصفحة القناة.
- تصوير المحاضرات والدروس وفعاليات الجمعية
   واللجان التابعة لها.



- الاستديو الصوتي : يقوم الاستديو الصوتي بتسجيل الاصدارات الصوتية ( القرآن الكريم − المحاضرات والدورس الخاصة بالقسم والجمعية واللجان التابعة لها وكبار علماء السلف في العالم الاسلامي ) بتقنية صوتيه عالمية من خلال أجهزة وكمبيوترات مجهزة للمونتاج.
- الأرشيف الرقمي: نسخ وطباعة CD و DVD و ED
   وتحويل الأشرطة القديمة إلي ملفات رقمية لإعادة نشرة من جديد ورفعها على المواقع الالكترونية.





25362528 - 25362529





إذا لم تكن المتبرع فـمـن؟ الوقـف الخيري